
 
Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 

Volume 4, Nomor 1, Januari 2026 
 e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26 

DOI: https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2877 
Tersedia: https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah 

Naskah Masuk: 06 Oktober, 2025; Revisi: 20 November, 2025; Diterima: 29 Desember, 2025; Terbit: 09 Januari, 

2026 

 
 

Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi 

Pendidikan Islam 
 

David Ricardo1*, Ansorul alim2, ⁠Dwi Ratnasari3 

1-3 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Indonesia 

*Penulis Korespondensi: 25204011012@student.uin-suka.ac.id  

 

Abstract. This study aims to examine the concept of intellectual intelligence from the perspective of the Qur’an 

and its implications for the development of contemporary Islamic education. The background of this research is 

rooted in the tendency of modern education to emphasize rational–cognitive aspects while neglecting spiritual 

and moral dimensions. This study employs a qualitative approach with a library research design, utilizing 

thematic analysis of Qur’anic verses, classical and contemporary tafsir works, and relevant scholarly literature. 

The findings reveal that intellectual intelligence in the Qur’an is understood holistically through the concepts of 

‘aql, tafakkur, tadabbur, and tafaqquh, and is represented in the characteristics of ulul albab, qaum ya‘qilun, and 

ulul abshar. Qur’anic intellectual intelligence is not value-neutral but is integrated with God-consciousness and 

moral responsibility. The implications of this study emphasize the need for Islamic education to develop 

intellectual capacity in a critical, reflective, and value-oriented manner through dialogical learning, integrative 

curricula, and the role of educators as intellectual and moral facilitators. These findings reinforce the urgency of 

renewing the paradigm of Islamic education that balances intellect, faith, and morality. 

  

Keywords: Intellectual Intelligence; Islamic Education; Qualitative Library Study; Qur’anic Epistemology; Ulul 

Albab. 

 

Abstrak. Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep kecerdasan intelektual dalam perspektif Al-Qur’an serta 

implikasinya bagi pengembangan pendidikan Islam kontemporer. Latar belakang penelitian ini didasarkan pada 

kecenderungan pendidikan modern yang menekankan aspek kognitif rasional dan mengabaikan dimensi spiritual 

serta moral. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka (library research) 

melalui analisis tematik terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, kitab tafsir klasik dan kontemporer, serta literatur ilmiah 

yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an dipahami secara 

holistik melalui konsep ‘aql, tafakkur, tadabbur, dan tafaqquh, serta direpresentasikan dalam karakter ulul albab, 

qaum ya‘qilun, dan ulul abshar. Kecerdasan intelektual Qur’ani tidak bersifat netral, tetapi terintegrasi dengan 

kesadaran ketuhanan dan tanggung jawab moral. Implikasi penelitian ini menegaskan perlunya pendidikan Islam 

mengembangkan akal secara kritis, reflektif, dan bernilai melalui pembelajaran dialogis, kurikulum integratif, 

serta peran pendidik sebagai fasilitator intelektual dan moral. Temuan ini memperkuat urgensi pembaruan 

paradigma pendidikan Islam yang seimbang antara akal, iman, dan akhlak. 

 

Kata kunci: Kecerdasan Intelektual; Pendidikan Islam Kontemporer; Perspektif Al-Qur’an; Studi Kepustakaan; 

Ulul Albab. 

 

1. LATAR BELAKANG 

Kecerdasan intelektual merupakan salah satu aspek fundamental dalam pengembangan 

potensi manusia dan menjadi fokus utama dalam sistem pendidikan modern. Namun, 

pemahaman intelektualitas yang berkembang dewasa ini cenderung menekankan dimensi 

kognitif dan rasional semata, sehingga sering kali terlepas dari nilai-nilai spiritual dan moral 

(Gardner 1993). Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan semacam ini dipandang belum 

sepenuhnya selaras dengan pandangan Al-Qur’an yang menempatkan akal sebagai anugerah 

ilahiah yang harus diaktualisasikan dalam kerangka keimanan dan tanggung jawab etis (Qowim 

2025). 

https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2877
https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah
mailto:25204011012@student.uin-suka.ac.id


 
Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam 

13         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 
 

 Al-Qur’an secara eksplisit dan implisit menekankan pentingnya aktivitas intelektual 

melalui berbagai terminologi seperti ‘aql, tafakkur, tadabbur, dan tafaqquh, serta melalui 

karakteristik manusia berakal yang digambarkan dengan istilah ulul albab, qaum ya‘qilun, dan 

ulul abshar (Sya’bana et al., 2023). Hal ini menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual dalam 

perspektif Qur’ani tidak bersifat netral dan bebas nilai, melainkan terintegrasi dengan 

kesadaran ketuhanan serta orientasi moral. Meskipun demikian, kajian tentang konsep 

kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an dan implikasinya bagi pendidikan Islam masih 

memerlukan pendalaman konseptual yang sistematis dan komprehensif (Sya’bana et al., 2023). 

 Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep 

kecerdasan intelektual dalam perspektif Al-Qur’an, menguraikan fungsi dan kedudukan akal, 

serta mengidentifikasi karakteristik manusia berintelektual menurut Al-Qur’an. Selain itu, 

penelitian ini juga diarahkan untuk menganalisis implikasi konsep kecerdasan intelektual 

Qur’ani bagi pengembangan tujuan, proses, dan orientasi pendidikan Islam kontemporer. 

Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang 

studi Al-Qur’an dan pendidikan Islam, khususnya dalam pengembangan paradigma kecerdasan 

intelektual yang holistik. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan 

konseptual bagi pendidik dan pemangku kebijakan pendidikan Islam dalam merancang 

pembelajaran yang menyeimbangkan pengembangan akal, iman, dan akhlak. 

 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka (library 

research) (Creswell 2014). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk 

memahami, menafsirkan, dan menganalisis secara mendalam konsep kecerdasan intelektual 

dalam perspektif Al-Qur’an beserta implikasinya terhadap pendidikan Islam, yang bersifat 

konseptual, normatif, dan interpretatif. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali 

makna, struktur pemikiran, serta relasi konseptual antara teks Al-Qur’an, penafsiran ulama, 

dan wacana pendidikan Islam kontemporer. 

Desain studi pustaka digunakan karena sumber data penelitian sepenuhnya berasal dari 

bahan-bahan tertulis yang relevan, seperti teks Al-Qur’an, kitab tafsir, buku-buku ilmiah, serta 

artikel jurnal yang membahas konsep akal, kecerdasan intelektual Qur’ani, dan pendidikan 

Islam (Snyder 2019). Dengan demikian, penelitian ini tidak melibatkan pengumpulan data 

lapangan, melainkan berfokus pada penelusuran, pengkajian, dan analisis kritis terhadap 

literatur yang kredibel dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik. 



 
e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26 

 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. 

Sumber primer meliputi ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan konsep akal dan aktivitas 

intelektual manusia, seperti ayat-ayat yang mengandung istilah aql, tafakkur, tadabbur, 

tafaqquh, ulul albab, qaum ya‘qilun, dan ulul abshar (Bowen 2009). Ayat-ayat tersebut 

dianalisis untuk memperoleh pemahaman konseptual tentang kecerdasan intelektual dalam 

perspektif Qur’ani. Sumber sekunder mencakup kitab-kitab tafsir klasik dan kontemporer, 

buku-buku rujukan tentang pendidikan Islam, filsafat pendidikan Islam, serta artikel-artikel 

jurnal ilmiah yang relevan dan terbit di jurnal bereputasi. Sumber-sumber ini digunakan untuk 

memperkuat analisis, memperkaya perspektif, serta mengaitkan konsep Qur’ani dengan 

konteks pendidikan Islam kontemporer (Snyder 2019). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis 

(systematic literature search). Peneliti mengidentifikasi, mengumpulkan, dan menyeleksi 

sumber-sumber pustaka yang relevan dengan fokus penelitian melalui basis data jurnal ilmiah, 

repositori akademik, dan perpustakaan digital. Kriteria pemilihan sumber meliputi relevansi 

tema, kredibilitas akademik, serta keterkinian publikasi, terutama artikel jurnal yang 

membahas Al-Qur’an, kecerdasan intelektual, dan pendidikan Islam (Rahman & Moosa 2009). 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis isi (content analysis) dan 

pendekatan tematik (thematic analysis) (Okoli 2015). Ayat-ayat Al-Qur’an dan literatur yang 

dikaji dianalisis untuk mengidentifikasi tema-tema utama yang berkaitan dengan konsep 

kecerdasan intelektual, fungsi dan kedudukan akal, karakteristik manusia berintelektual, serta 

implikasinya bagi pendidikan Islam. Proses analisis dilakukan melalui tahapan reduksi data, 

kategorisasi tema, interpretasi makna, dan penarikan kesimpulan secara induktif (Budgen & 

Brereton 2006). Pendekatan analisis ini memungkinkan peneliti untuk mengkonstruksi 

pemahaman konseptual yang sistematis dan koheren mengenai kecerdasan intelektual dalam 

perspektif Al-Qur’an, sekaligus mengaitkannya dengan tantangan dan kebutuhan pendidikan 

Islam kontemporer. Untuk menjaga keabsahan dan validitas data, penelitian ini menerapkan 

triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan penafsiran 

ulama klasik dan kontemporer serta hasil penelitian ilmiah yang relevan. Selain itu, konsistensi 

analisis dijaga melalui penggunaan referensi tepercaya dan pendekatan interpretatif yang 

berlandaskan kaidah ilmiah dan metodologi tafsir yang diakui (Denzin 2012). 

 

 

 

 



 
Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam 

15         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 
 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an 

Pembahasan berikut ini didasarkan pada kajian literatur dan artikel ilmiah yang relevan 

sesuai penelitian kepustakaan (library research) tentang bagaimana Al-Qur’an memaknai 

kecerdasan intelektual dan istilah-istilah Qur’ani terkait berpikir (Albar, Harun, dan Latif 

2024). Oleh karena itu, pembahasan kecerdasan intelektual dalam perspektif Al-Qur’an 

menuntut pemahaman yang komprehensif terhadap terminologi dan konteks ayat-ayat yang 

berbicara tentang aktivitas berpikir manusia. 

Makna Kecerdasan Intelektual dalam Perspektif Al-Qur’an 

Dalam perspektif Al-Qur’an, kecerdasan intelektual berkaitan erat dengan fungsi akal 

(aql) sebagai sarana untuk memahami tanda-tanda kekuasaan Allah, mengambil pelajaran dari 

peristiwa kehidupan, serta membedakan antara kebenaran dan kesesatan (Widiandari & 

Ratnasari 2023). Al-Qur’an secara konsisten mendorong manusia untuk menggunakan akalnya 

melalui berbagai ungkapan seperti afala ta‘qilun (apakah kamu tidak menggunakan akal) dan 

afala tatafakkarun (apakah kamu tidak berpikir) (Shihab 2013). Ungkapan-ungkapan tersebut 

menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an tidak bersifat pasif, melainkan 

menuntut aktivitas berpikir yang aktif, kritis, dan reflektif. Dengan demikian, kecerdasan 

intelektual dipahami sebagai kemampuan manusia dalam mengolah pengetahuan secara 

rasional untuk mencapai pemahaman yang benar dan bermakna (Shihab 2013).  

Berbeda dengan konsep intelegensi modern yang cenderung menekankan aspek kognitif 

semata seperti kemampuan logika, analisis, dan pemecahan masalah konsep kecerdasan 

intelektual dalam Al-Qur’an dipahami secara lebih luas dan holistik, karena mencakup dimensi 

rasional yang terintegrasi dengan nilai moral dan spiritual (Attas 2001). Al-Qur’an tidak 

memisahkan antara kecerdasan intelektual dan dimensi moral-spiritual, sebab penggunaan akal 

yang benar harus bermuara pada pengakuan terhadap keesaan Allah dan ketaatan kepada-Nya. 

Oleh karena itu, seseorang yang cerdas secara intelektual menurut Al-Qur’an bukan hanya 

mampu berpikir rasional, tetapi juga mampu menempatkan hasil pikirannya dalam kerangka 

nilai-nilai ketuhanan. Kecerdasan intelektual Qur’ani dengan demikian berfungsi sebagai 

sarana pembentukan manusia yang berilmu, beriman, dan berakhlak (HIEN Victorine et al., 

2023). 

Terminologi Qur’ani tentang Akal dan Aktivitas Intelektual 

Al-Qur’an menggunakan beragam terminologi untuk menggambarkan aktivitas 

intelektual manusia, yang masing-masing menunjukkan dimensi dan kedalaman berpikir yang 

berbeda. Salah satu terminologi utama adalah aql, yang dalam Al-Qur’an lebih sering 



 
e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26 

 

digunakan dalam bentuk kata kerja. Hal ini menunjukkan bahwa akal dipahami sebagai 

aktivitas dinamis, bukan sekadar potensi statis (al-Iṣfahānī, Ji & Hasan 1964). Aql berfungsi 

sebagai instrumen berpikir yang memungkinkan manusia memahami realitas, menilai 

kebenaran, dan mengambil keputusan yang bertanggung jawab. Penggunaan akal dalam Al-

Qur’an selalu dikaitkan dengan sikap kesadaran dan keterbukaan terhadap kebenaran, bukan 

sekadar kecerdasan teknis (al-Iṣfahānī et al., 1964). Selain aql, Al-Qur’an juga 

memperkenalkan konsep tafakkur, yaitu aktivitas berpikir reflektif terhadap fenomena alam 

dan peristiwa kehidupan. Tafakkur menuntut manusia untuk merenungi ciptaan Allah secara 

mendalam sehingga melahirkan kesadaran akan keteraturan dan tujuan penciptaan (Sya’bana 

et al., 2023). Aktivitas ini menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an tidak 

berhenti pada pengamatan empiris, tetapi berlanjut pada perenungan makna di balik realitas 

yang diamati. Dengan demikian, tafakkur menjadi sarana pengembangan kemampuan berpikir 

analitis yang bermakna secara spiritual (Sya’bana et al., 2023).  

Terminologi lain yang penting adalah tadabbur, yang merujuk pada aktivitas pendalaman 

makna, khususnya terhadap ayat-ayat Al-Qur’an. Tadabbur menuntut keterlibatan intelektual 

yang serius dalam memahami pesan-pesan wahyu secara kontekstual dan aplikatif (Shihab 

2013). Aktivitas ini menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual Qur’ani tidak hanya 

berorientasi pada penguasaan informasi, tetapi juga pada kemampuan memahami implikasi dan 

konsekuensi nilai dari suatu pengetahuan. Dengan kata lain, tadabbur menempatkan akal 

sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan (Attas 2001).  

Selanjutnya, Konsep tafaqquh dalam Al-Qur’an merepresentasikan dimensi pemahaman 

yang bersifat mendalam dan komprehensif, yang melibatkan kemampuan analisis serta sintesis 

terhadap ajaran agama (Asnawi 2024). Tafaqquh tidak berhenti pada penguasaan pengetahuan 

secara kognitif atau pemahaman tekstual semata, tetapi menuntut proses internalisasi makna 

yang mendalam hingga membentuk kesadaran etis, sikap tanggung jawab moral, serta 

komitmen praksis untuk merealisasikan pengetahuan tersebut dalam kehidupan nyata. Dengan 

demikian, tafaqquh merepresentasikan kecerdasan intelektual Qur’ani yang integratif, di mana 

pemahaman rasional berpadu dengan penghayatan nilai dan pengamalan ajaran agama secara 

konsisten (Aziz & Ma’arif 2025). Dengan demikian, tafaqquh menempatkan kecerdasan 

intelektual Qur’ani sebagai kemampuan memahami ajaran secara reflektif sekaligus aplikatif, 

yang berimplikasi langsung pada pembentukan sikap dan perilaku keagamaan (Aziz dan 

Ma’arif 2025). Dalam konteks ini, kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an dipahami sebagai 

kemampuan berpikir yang menghasilkan pemahaman substantif dan transformatif. Melalui 

integrasi antara aql, tafakkur, tadabbur, dan tafaqquh, Al-Qur’an membangun konsep 



 
Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam 

17         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 
 

kecerdasan intelektual yang menyeluruh, yang berfungsi sebagai fondasi bagi pembentukan 

manusia berpengetahuan dan berkepribadian luhur (Sya’bana et al., 2023). 

Fungsi dan Kedudukan Akal Menurut Al-Qur’an 

Dalam perspektif Al-Qur’an, akal diposisikan sebagai fungsi fundamental yang 

membedakan manusia dari makhluk lainnya sekaligus sebagai instrumen epistemologis utama 

dalam memahami realitas dan menangkap makna wahyu. Melalui akal, manusia tidak hanya 

mampu mengenali fenomena empiris, tetapi juga menalar tanda-tanda ketuhanan (ayat) yang 

termanifestasi dalam alam semesta dan teks wahyu. Oleh karena itu, Al-Qur’an menempatkan 

penggunaan akal sebagai prasyarat bagi terbentuknya pengetahuan yang benar, bermakna, dan 

bertanggung jawab secara moral dan spiritual (Qowim 2025). Beberapa studi kajian literatur 

Qur’ani menegaskan bahwa Al-Qur’an secara eksplisit memanggil manusia untuk berpikir, 

merenung, dan memperhatikan tanda-tanda kebesaran Allah sebagai upaya untuk mencapai 

pemahaman holistik tentang eksistensi dan moralitas (Pitri Khayrani 2025). Konsep berpikir 

yang termuat dalam istilah-istilah Qur’ani tidak sekadar bersifat intelektual teknis, tetapi 

berkaitan erat dengan kesadaran spiritual dan tanggung jawab etik yang menghubungkan 

proses intelektual dengan tujuan pendidikan Islam yang lebih luas (Shihab 2013). Dengan 

demikian, Akal dalam perspektif Qur’ani tidak dipahami semata-mata sebagai instrumen 

kognitif untuk memperoleh pengetahuan, tetapi memiliki fungsi fundamental dalam 

pembentukan sikap moral dan perilaku manusia yang berlandaskan prinsip-prinsip wahyu 

(Basyir et al., 2025). Al-Qur’an secara konsisten menegaskan bahwa penggunaan ‘aql harus 

terwujud dalam tindakan nyata yang mencerminkan kesadaran etis dan ketaatan kepada Allah. 

Temuan kajian kepustakaan menunjukkan bahwa ‘aql dalam Al-Qur’an berfungsi sebagai 

sarana pemahaman sekaligus instrumen epistemologis yang menuntut aktualisasi dalam 

kehidupan sehari-hari, sehingga pengetahuan yang dihasilkan tidak berhenti pada ranah 

teoritis, melainkan bersifat aplikatif dan transformatif (Pitri Khayrani 2025).  

Akal sebagai Sarana Memahami Kebenaran 

Dalam Al-Qur’an, penggunaan akal sering dikaitkan dengan ajakan untuk merenungkan 

ciptaan Allah dan melihat bukti-bukti kebenaran melalui fenomena alam. Misalnya, manusia 

diajak untuk berpikir tentang pergantian siang dan malam, penciptaan langit dan bumi, serta 

fenomena-fenomena lain sebagai tanda-tanda kebesaran Ilahi. Kajian terhadap istilah aql 

dalam Al-Qur’an menemukan bentuk-bentuk verbal yang menunjukkan fungsi akal sebagai 

aktivitas berpikir yang aktif dan reflektif dalam memahami realitas (Nada & Soleh 2025). 

Dalam konteks ini, akal bukan sekadar alat kognitif, tetapi berfungsi memaknai wahyu dan 

realitas alamiah secara sekaligus suatu proses yang mengintegrasikan rasionalitas dan 



 
e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26 

 

spiritualitas.Hubungan akal dengan wahyu dalam Al-Qur’an bersifat komplementer (Rizma & 

Yusuf 2024). Wahyu berperan sebagai sumber nilai dan pedoman normatif, sementara akal 

berfungsi untuk memahami, menafsirkan, dan menginternalisasi petunjuk tersebut dalam 

konteks kehidupan manusia. Dengan demikian, akal bergerak bukan dalam ranah material 

semata, tetapi dalam relasi yang dinamis dengan wahyu, menghasilkan pemahaman yang 

kontekstual dan aplikatif dalam kehidupan (Sya’bana et al., 2023).  

Akal sebagai Instrumen Pengambilan Pelajaran dan Keputusan 

Selain sebagai sarana memahami kebenaran, akal memiliki peran penting dalam 

pengambilan pelajaran (hikmah) dari berbagai fenomena dan sejarah. Al-Qur’an memuat 

kisah-kisah umat terdahulu yang fungsinya bukan hanya bersifat historis, tetapi menjadi bahan 

refleksi intelektual untuk mengambil hikmah serta mencegah pengulangan kesalahan yang 

sama (Saiin & Karuok 2022). Kajian kepustakaan menunjukkan bahwa pemikiran Qur’ani 

menempatkan akal dalam posisi strategis untuk menganalisis peristiwa, mengidentifikasi pola, 

dan mengambil keputusan berdasarkan pertimbangan rasional dan wahyu (Syarif 2019). Lebih 

jauh, akal dalam Al-Qur’an juga merupakan dasar dari tanggung jawab moral manusia. 

Artinya, kemampuan berpikir yang benar akan menghasilkan tindakan yang selaras dengan 

prinsip etika dan moralitas yang diajarkan oleh wahyu. Konsekuensinya, manusia yang aktif 

menggunakan akalnya dalam proses pengambilan keputusan akan mampu membentuk sikap 

yang bertanggung jawab serta konsisten dengan nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari 

(Nada & Soleh 2025). 

Karakteristik Manusia Berintelektual dalam Al-Qur’an 

Al-Qur’an tidak memformulasikan kecerdasan intelektual sebagai sekadar kemampuan 

berpikir logis atau kapasitas kognitif yang netral nilai, melainkan sebagai kualitas berpikir yang 

berorientasi pada pencarian kebenaran dan pembentukan tanggung jawab moral (Shihab 2013). 

Oleh karena itu, karakteristik manusia berintelektual dalam Al-Qur’an ditampilkan melalui 

tipologi manusia yang secara konsisten menggunakan akalnya untuk memahami tanda-tanda 

ketuhanan, realitas sosial, dan dinamika kehidupan (Qowim 2025). Penelitian kepustakaan 

terhadap ayat-ayat Al-Qur’an menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual Qur’ani selalu 

dilekatkan pada dimensi etis dan spiritual, sehingga aktivitas berpikir tidak berhenti pada 

proses analitis, tetapi berlanjut pada internalisasi nilai dan transformasi sikap hidup. 

Ulul Albab sebagai Representasi Intelektual Qur’ani 

Istilah ulul albab menempati posisi sentral dalam diskursus intelektualitas Qur’ani 

karena menggambarkan manusia yang menggunakan akalnya secara optimal dan mendalam. 

Secara semantik, kata lubb merujuk pada inti atau esensi akal, yang menunjukkan bahwa ulul 



 
Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam 

19         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 
 

albab bukan sekadar mereka yang berpikir, melainkan mereka yang mampu menembus lapisan 

permukaan realitas menuju pemahaman yang esensial (Shihab 2013). Dalam konteks ini, 

kecerdasan intelektual dipahami sebagai kemampuan reflektif yang memungkinkan manusia 

menghubungkan antara wahyu, realitas empiris, dan pengalaman eksistensial secara koheren. 

Al-Qur’an secara konsisten mengaitkan ulul albab dengan aktivitas berpikir kritis 

terhadap ciptaan Allah dan perjalanan sejarah manusia. Hal ini menegaskan bahwa berpikir 

dalam perspektif Qur’ani bersifat aktif, dialogis, dan evaluatif, bukan pasif atau dogmatis 

(Rahman dan Moosa 2009). Lebih dari itu, karakter utama ulul albab terletak pada 

keseimbangan antara dzikir dan fikir, yang menunjukkan integrasi antara rasionalitas dan 

spiritualitas. Dengan demikian, kecerdasan intelektual Qur’ani tidak terjebak pada 

rasionalisme murni, tetapi berkembang dalam kerangka kesadaran ketuhanan yang 

membimbing arah dan tujuan berpikir manusia(Attas 2001). 

Qaum Ya‘qilun dan Ulul Abshar 

Selain ulul albab, Al-Qur’an juga menggunakan ungkapan qaum ya‘qilun untuk 

menegaskan bahwa penggunaan akal merupakan tuntutan normatif bagi manusia. Istilah ini 

tidak hanya menunjuk pada kemampuan berpikir, tetapi juga pada sikap epistemik yang terbuka 

terhadap kebenaran. Al-Qur’an kerap menggunakan ungkapan ini dalam konteks kritik 

terhadap sikap taklid, penolakan terhadap bukti rasional, serta ketidakmampuan mengambil 

pelajaran dari realitas sosial dan sejarah (Shihab 2013). Dengan demikian, qaum ya‘qilun 

merepresentasikan manusia berintelektual yang menjadikan akal sebagai sarana evaluasi kritis 

terhadap keyakinan, tradisi, dan perilaku sosial (Hafizallah et al., 2024). 

Sementara itu, istilah ulul abshar menegaskan dimensi intelektual yang berkaitan dengan 

ketajaman pengamatan dan kedalaman pemahaman (Drigas & Mitsea 2020). Dalam perspektif 

Qur’ani, bashirah tidak hanya bermakna penglihatan inderawi, tetapi juga kemampuan 

intelektual untuk menangkap makna di balik fenomena yang tampak. Karakteristik ini 

tercermin dalam kemampuan mengambil pelajaran (‘ibrah) dari realitas alam dan sosial, serta 

menghubungkannya dengan prinsip-prinsip moral dan ketuhanan (Sa’adah & Soleh 2023). 

Oleh karena itu, ulul abshar menggambarkan manusia berintelektual yang tidak berhenti pada 

deskripsi fakta, tetapi mampu melakukan interpretasi reflektif yang melahirkan kebijaksanaan 

dan orientasi etis dalam kehidupan (Baihaqi & Muhaemin 2022). 

Implikasi Konsep Kecerdasan Intelektual bagi Pendidikan Islam 

Pemahaman kecerdasan intelektual dalam perspektif Al-Qur’an membawa implikasi 

mendasar terhadap paradigma pendidikan Islam. Al-Qur’an tidak memosisikan akal sebagai 

instrumen kognitif yang netral dan bebas nilai, melainkan sebagai potensi rasional yang 



 
e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26 

 

diarahkan untuk memahami kebenaran, membangun kesadaran moral, dan meneguhkan 

tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi (Setiawan & Asyiqien 2019). Oleh karena 

itu, pendidikan Islam yang berlandaskan konsep Qur’ani tentang kecerdasan intelektual tidak 

dapat direduksi menjadi proses transmisi pengetahuan atau pencapaian akademik semata, tetapi 

harus diarahkan pada pembentukan manusia berakal yang mampu berpikir kritis, reflektif, dan 

bernilai (Aulia & Akbar 2025). Implikasi ini mencakup tujuan pendidikan, strategi 

pembelajaran, desain kurikulum, serta relasi pedagogis antara pendidik dan peserta didik. 

Tujuan Pendidikan Islam Berbasis Pengembangan Akal 

Dalam kerangka Qur’ani, tujuan utama pendidikan Islam adalah mengembangkan 

potensi akal manusia secara optimal dan terarah (Wulandari 2023). Akal dipandang sebagai 

instrumen epistemologis yang memungkinkan manusia memahami wahyu, realitas alam, dan 

dinamika sosial secara kritis dan bertanggung jawab. Oleh sebab itu, pendidikan Islam harus 

dirancang sebagai sarana pembentukan kemampuan berpikir yang tidak hanya analitis, tetapi 

juga reflektif dan evaluatif, sehingga peserta didik mampu mengaitkan pengetahuan dengan 

makna dan tujuan hidup (Rafi et al., 2025).  

Lebih jauh, pengembangan akal dalam pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari 

integrasi iman dan akhlak. Akal tanpa orientasi iman berpotensi melahirkan rasionalisme 

kering yang kehilangan arah nilai, sementara iman tanpa pengaktifan akal berisiko melahirkan 

keberagamaan yang dogmatis dan tidak kritis (Setiawan & Asyiqien 2019)i. Dengan demikian, 

tujuan pendidikan Islam berbasis kecerdasan intelektual Qur’ani adalah membentuk insan yang 

memiliki kesadaran rasional, spiritual, dan moral secara simultan. Integrasi ini menegaskan 

bahwa kecerdasan intelektual dalam pendidikan Islam bersifat teleologis, yakni diarahkan pada 

pembentukan manusia berilmu, beriman, dan berakhlak (Setiawan & Asyiqien 2019). 

Pengembangan Proses Pembelajaran yang Mendorong Berpikir Kritis 

Implikasi konseptual selanjutnya terlihat pada tuntutan reformulasi proses pembelajaran. 

Pendidikan Islam yang berlandaskan konsep kecerdasan intelektual Qur’ani harus 

meninggalkan pola pembelajaran yang bersifat satu arah, verbalistik, dan berorientasi hafalan, 

menuju pembelajaran yang dialogis, reflektif, dan problematis. Hal ini sejalan dengan spirit 

Al-Qur’an yang secara konsisten mendorong manusia untuk berpikir, mempertanyakan, dan 

merenungkan realitas sebagai jalan menuju pemahaman yang lebih mendalam (Rafi dkk. 

2025). 

Pembelajaran dialogis memungkinkan peserta didik berperan aktif dalam proses 

pencarian pengetahuan, sementara pembelajaran reflektif mendorong mereka untuk 

mengaitkan materi pelajaran dengan pengalaman hidup, nilai moral, dan tanggung jawab sosial 



 
Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam 

21         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 
 

(Rafi et al., 2025). Dalam konteks ini, penanaman budaya berpikir (thinking culture) menjadi 

kebutuhan fundamental dalam pendidikan Islam. Budaya berpikir tersebut mencakup 

kebiasaan bertanya secara kritis, kemampuan menyusun argumen rasional, serta kesanggupan 

melakukan refleksi etis terhadap implikasi pengetahuan (Ismail et al., 2024). Dengan demikian, 

kecerdasan intelektual tidak hanya diukur dari penguasaan materi, tetapi dari kualitas cara 

berpikir dan kedewasaan dalam menyikapi pengetahuan.  

Implikasi terhadap Kurikulum dan Materi Pendidikan Islam 

Konsep kecerdasan intelektual Qur’ani juga menuntut pergeseran paradigma dalam 

penyusunan kurikulum pendidikan Islam. Kurikulum tidak lagi dipahami sebagai kumpulan 

mata pelajaran yang terfragmentasi, tetapi sebagai kerangka integratif yang menghubungkan 

ilmu pengetahuan, nilai Qur’ani, dan realitas kehidupan. Pendekatan kurikulum integratif ini 

memungkinkan peserta didik memahami bahwa ilmu tidak bersifat bebas nilai, melainkan 

selalu berkaitan dengan dimensi etis dan spiritual (Ismail et al., 2024). 

Selain itu, kurikulum pendidikan Islam harus menyeimbangkan pengembangan aspek 

kognitif, afektif, dan spiritual. Aspek kognitif berfungsi mengasah kemampuan berpikir dan 

analisis, aspek afektif membentuk sikap dan kepekaan moral, sementara aspek spiritual 

menanamkan kesadaran ketuhanan sebagai orientasi utama aktivitas intelektual (Khairul 

Rofiah et al., 2025). Keseimbangan ini mencerminkan karakter kecerdasan intelektual Qur’ani 

yang holistik, di mana pengetahuan tidak berhenti pada pemahaman konseptual, tetapi berlanjut 

pada internalisasi nilai dan pengamalan dalam kehidupan nyata (Khairul Rofiah et al., 2025).  

Peran Pendidik dan Peserta Didik dalam Pengembangan Kecerdasan Intelektual 

Dalam implementasi pendidikan Islam berbasis kecerdasan intelektual Qur’ani, pendidik 

memegang peran strategis sebagai fasilitator intelektual sekaligus teladan moral (Mawaddah 

2023). Guru tidak hanya dituntut menguasai materi ajar, tetapi juga memiliki kapasitas reflektif 

dan integritas etis yang tercermin dalam cara berpikir, bersikap, dan berinteraksi dengan 

peserta didik. Peran pendidik sebagai model intelektual-moral ini penting untuk menciptakan 

lingkungan belajar yang mendorong kebebasan berpikir dalam bingkai nilai-nilai Qur’ani 

(Islamia et al., 2024). 

Di sisi lain, peserta didik diposisikan sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran. 

Mereka dipandang sebagai individu yang memiliki potensi akal yang harus diaktualisasikan 

melalui keterlibatan aktif dalam diskusi, refleksi, dan pemecahan masalah (Islamia et al., 2024). 

Posisi ini sejalan dengan pandangan Al-Qur’an yang menegaskan bahwa manusia bertanggung 

jawab atas penggunaan akalnya. Dengan menjadikan peserta didik sebagai subjek aktif, 



 
e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26 

 

pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai ruang pembentukan kecerdasan intelektual yang 

kritis, reflektif, dan berorientasi pada nilai kebenaran. 

Sintesis dan Relevansi Konsep Qur’ani dengan Pendidikan Islam Kontemporer  

Analisis kepustakaan terhadap Al-Qur’an dan literatur pendidikan Islam menunjukkan 

bahwa konsep kecerdasan intelektual Qur’ani memiliki relevansi yang kuat dengan kebutuhan 

pendidikan Islam kontemporer (Sya’bana et al., 2023). Al-Qur’an menempatkan aktivitas 

berpikir sebagai sesuatu yang integral dengan proses pembelajaran, sebagaimana terlihat dalam 

istilah-istilah seperti tafakkur (refleksi), tadabbur (pendalaman makna), dan fahima 

(pemahaman) yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan informasi, tetapi pada 

pemaknaan realitas secara holistik dan bermoral (Hafizallah et al., 2024). Konsep ini menuntut 

manusia untuk berpikir secara kritis dalam hubungan antara wahyu dan kehidupan nyata, 

sehingga akal berada dalam hubungan yang harmonis dengan nilai-nilai keimanan dan etika. 

Relevansi pokok konsep Qur’ani ini terhadap pendidikan Islam modern terletak pada 

kemampuannya menjembatani antara tuntutan berpikir kritis yang digagas oleh pendidikan 

modern dengan kebutuhan nilai spiritual dan moral yang khas pendidikan Islam (Muniroh 

2024). Berbagai studi komparatif menunjukkan bahwa meskipun pendidikan modern 

menekankan kompetensi berpikir kritis secara rasional, pendekatan Qur’ani memperkaya 

kompetensi tersebut dengan dimensi nilai, sehingga peserta didik tidak hanya mampu 

menganalisis fakta, tetapi juga mampu mengaitkannya dengan tujuan hidup yang lebih tinggi 

(Muniroh 2024).  

Dengan demikian, sintesis konsep kecerdasan intelektual Qur’ani memberikan kontribusi 

terhadap pembaruan paradigma pendidikan Islam yang tidak hanya berfokus pada kognisi 

semata, tetapi pada pengembangan insan yang berpikir reflektif, berbasis nilai, serta 

bertanggung jawab secara etis dan spiritual. Pendidikan Islam kontemporer yang 

mengintegrasikan konsep Qur’ani tersebut berpotensi menghasilkan kurikulum dan praktik 

pembelajaran yang lebih relevan dengan tantangan global, sekaligus mempertahankan karakter 

identitas keislaman (Kafi & Hanum 2020).  

 

4. KESIMPULAN DAN SARAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual dalam perspektif Al-Qur’an 

dipahami sebagai kemampuan berpikir yang bersifat holistik dan bermakna, tidak terbatas pada 

kecakapan kognitif, tetapi terintegrasi dengan kesadaran ketuhanan dan tanggung jawab moral. 

Al-Qur’an menegaskan peran strategis akal melalui berbagai terminologi seperti ‘aql, tafakkur, 

tadabbur, dan tafaqquh, serta melalui karakteristik manusia berakal yang digambarkan sebagai 



 
Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam 

23         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 
 

ulul albab, qaum ya‘qilun, dan ulul abshar. Temuan ini memperlihatkan bahwa aktivitas 

intelektual dalam Islam diarahkan untuk memahami kebenaran, mengambil pelajaran dari 

realitas, dan mewujudkan nilai-nilai etis dalam kehidupan. 

Implikasi kajian ini bagi pendidikan Islam menegaskan pentingnya pengembangan 

potensi akal yang selaras dengan iman dan akhlak. Pendidikan Islam tidak cukup berorientasi 

pada capaian akademik, tetapi perlu mendorong terbentuknya budaya berpikir kritis, reflektif, 

dan bermakna. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya khazanah pemikiran pendidikan 

Islam dengan menawarkan paradigma kecerdasan intelektual Qur’ani yang integratif. Secara 

praktis, temuan ini dapat menjadi landasan dalam pengembangan tujuan pendidikan, 

kurikulum, serta proses pembelajaran yang menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif 

pencarian makna. 

Penelitian ini merekomendasikan kajian lanjutan yang mengembangkan konsep 

kecerdasan intelektual Qur’ani dalam konteks empiris, seperti praktik pembelajaran di lembaga 

pendidikan Islam, serta eksplorasi relasinya dengan bentuk-bentuk kecerdasan lain dalam 

perspektif Islam. Dengan demikian, konsep kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an dapat 

terus dikembangkan secara kontekstual dan aplikatif sesuai dengan dinamika pendidikan Islam 

kontemporer. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Al-Attas, M. N. (2001). Prolegomena to the metaphysics of Islam: An exposition of the 

fundamental elements of the worldview of Islām (2nd ed.). International Institute of 

Islamic Thought and Civilization. 

Albar, K., Harun, H., & Latif, M. (2024). Menyinergikan kecerdasan spiritual, emosional, dan 

intelektual melalui perspektif Al-Qur’an. Jurnal Keislaman, 7(2), 335–348. 

https://doi.org/10.54298/jk.v7i2.247  

al-Iṣfahānī, A. Q. Ḥ. M. R., Ji, M. M., & Hasan, A. (1964). Al-Mufradat fi gharib al-Qur’an. 

Ahmad Hasan. 

Asnawi, A. R. (2024). Enhancing Qur’anic tadabbur skills of Al-Kholifah students through 

Semitic rhetoric, Journal Name, 5. 

Aulia, Y., & Akbar, A. (2025). Nilai-nilai pendidikan Qur’ani sebagai landasan prinsip 

pembentukan karakter. Journal Name, 1(2). https://doi.org/10.63822/znsth359  

Aziz, S., & Ma’arif, M. J. (2025). Ulama regeneration through tafaqquh fi al-din in pesantren 

education. Journal of Pesantren and Diniyah Studies, 2(1), 29–38. 

https://doi.org/10.63245/jpds.v2i1.44  

https://doi.org/10.54298/jk.v7i2.247
https://doi.org/10.63822/znsth359
https://doi.org/10.63245/jpds.v2i1.44


 
e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26 

 

Baihaqi, M. R., & Muhaemin, U. (2022). The analysis of terminologi ulul albab dalam Al-

Qur’an. Journal of Ulumul Qur’an and Tafsir Studies, 1(1), 12–16. 

https://doi.org/10.54801/juquts.v1i1.86  

Basyir, Z. Q. H., Tamam, A. M., Supraha, W., & Ubadah, I. (2025). Peran tadabur Al-Qur’an 

dalam pembentukan Islamic worldview. Studia Quranika, 10(1), 83–100. 

https://doi.org/10.21111/studiaquranika.v10i1.14188  

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative 

Research Journal, 9(2), 27–40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027 

Budgen, D., & Brereton, P. (2006). Performing systematic literature reviews in software 

engineering. In Proceedings of the 28th International Conference on Software 

Engineering (pp. 1051–1052). Shanghai, China: ACM. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Denzin, N. K. (2012). Triangulation 2.0. Journal of Mixed Methods Research, 6(2), 80–88. 

https://doi.org/10.1177/1558689812437186 

Dewi, M. W. (2023). Tujuan pendidikan dalam Al-Qur’an. Ilma Jurnal Pendidikan Islam, 1(2). 

https://doi.org/10.58569/ilma.v1i2.566  

Drigas, A., & Mitsea, E. (2020). The triangle of spiritual intelligence, metacognition and 

consciousness. International Journal of Recent Contributions from Engineering, Science 

& IT (iJES), 8(1), 4. https://doi.org/10.3991/ijes.v8i1.12503  

Gardner, H. (1993). Frames of mind: The theory of multiple intelligences (10th anniversary 

ed.). BasicBooks. 

Hafizallah, Y., Zayadi, Z., & Zamzami, N. A. (2024). Hakikat berpikir dalam perspektif 

psikologi Islam. Tawshiyah: Jurnal Sosial Keagamaan dan Pendidikan Islam, 19(1), 1–

16. https://doi.org/10.32923/taw.v19i1.3937  

Islamia, E. A., Fahmi, M., & Rohman, F. (2024). Peran keteladanan guru PAI dalam 

menginternalisasi nilai-nilai akhlakul karimah peserta didik: Perspektif Abdullah Nashih 

Ulwan. IHSANIKA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(4), 259–269. 

https://doi.org/10.59841/ihsanika.v2i4.1985  

Ismail, U., Firmansyah, M., & Edy. (2024). Keterampilan berpikir kritis dalam pembelajaran 

Al-Quran dan Hadis: Critical thinking skills in the study of the Quran and Hadith. 

Edusifa: Jurnal Pendidikan Islam, 9(3), 15–27. 

https://doi.org/10.56146/edusifa.v9i3.154  

https://doi.org/10.54801/juquts.v1i1.86
https://doi.org/10.21111/studiaquranika.v10i1.14188
https://doi.org/10.3316/QRJ0902027
https://doi.org/10.1177/1558689812437186
https://doi.org/10.58569/ilma.v1i2.566
https://doi.org/10.3991/ijes.v8i1.12503
https://doi.org/10.32923/taw.v19i1.3937
https://doi.org/10.59841/ihsanika.v2i4.1985
https://doi.org/10.56146/edusifa.v9i3.154


 
Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam 

25         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026 

 
 

Kafi, M. I. A., & Hanum, S. (2020). Pendidikan kecerdasan intelektual berbasis Al-Qur’an. Al-

Hikmah, 2(1). https://doi.org/0.36378/al-hikmah.v2i1.441  

Khairul R., Hutagalung, R., Kurniati, R., Tomi, & Istaurina, A. (2025). Integrative-

interconnective approach in Islamic religious education curriculum: Problematika 

implementasi pendekatan integratif-interkonektif dalam kurikulum PAI. Santhet (Jurnal 

Sejarah Pendidikan dan Humaniora, 9(2), 723–733. 

https://doi.org/10.36526/santhet.v9i2.4984  

Mawaddah, N. (2023). The role of the teacher as a facilitator in the Islamic religious education 

learning process. ETDC: Indonesian Journal of Research and Educational Review, 2(2), 

61–68. https://doi.org/10.51574/ijrer.v2i2.998  

Muniroh, N. (2024). Critical thinking and attitude in Islamic education: A literature review. 

Bestari, 21(2), 164. https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.682  

Nada, A. Z., & Soleh, A. K. (2025). Obyek ’akal bagi kehidupan manusia: Perspektif Al-

Qur’an. Fathir: Jurnal Studi Islam, 2(1), 53–69. https://doi.org/10.71153/fathir.v2i1.183  

Okoli, C. (2015). A guide to conducting a standalone systematic literature review. 

Communications of the Association for Information Systems, 37. 

https://doi.org/10.17705/1CAIS.03743  

Pitri Khayrani. (2025). Islamic parenting perspektif Al-Qur’an dan implikasinya terhadap 

pembentukan karakter anak: Tadabbur QS. Luqman ayat 13–14. TAFAKKUR: Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 5(2), 178–196. https://doi.org/10.62359/tafakkur.v5i2.465  

Qowim, A. N. (2025). Tafsir Tarbawi: Tinjauan Al-Quran tentang term kecerdasan. IQ (Ilmu 

Al-Qur’an): Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 114–136. 

https://doi.org/10.37542/iq.v1i01.10  

Rafi, M., Qameer, N., & Salonen, E. (2025). How Islamic religious education fosters reflective 

thinking skills in a multicultural and democratic context. Multicultural Islamic Education 

Review, 3(2), 223–236. https://doi.org/10.23917/mier.v3i2.12475  

Rahman, F., & Moosa, E. (2009). Major themes of the Qur’an (2nd ed.). University of Chicago 

Press. 

Rizma, R. S., & Yusuf, E. B. (2024). Konsep akal dalam neurosains dan korelasinya terhadap 

pendidikan di era artificial intelligence: Perspektif tematik Tafsir Ath-Thabari. Al-Bayan: 

Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Hadist, 7(2), 267–278. 

https://doi.org/10.35132/albayan.v7i2.734  

https://doi.org/0.36378/al-hikmah.v2i1.441
https://doi.org/10.36526/santhet.v9i2.4984
https://doi.org/10.51574/ijrer.v2i2.998
https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.682
https://doi.org/10.71153/fathir.v2i1.183
https://doi.org/10.17705/1CAIS.03743
https://doi.org/10.62359/tafakkur.v5i2.465
https://doi.org/10.37542/iq.v1i01.10
https://doi.org/10.23917/mier.v3i2.12475
https://doi.org/10.35132/albayan.v7i2.734


 
e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26 

 

Sa’adah, N., & Soleh, A. K. (2023). The concept of basyar in the Qur’anic perspective: A 

humanistic psychology approach. Religia, 26(2), 226–240. 

https://doi.org/10.28918/religia.v26i2.1137  

Saiin, A., & Karuok, M. (2022). The concept of sense in the Qur’an: Tazakkur, nazara, and 

tadabbur as the basic human potential towards a superior human being. QiST: Journal of 

Quran and Tafseer Studies, 2(1), 44–62. https://doi.org/10.23917/qist.v2i1.1288  

Setiawan, M. A., & Zaenul Asyiqien, M. (2019). Urgensi akal menurut Al-Qur’an dan 

implikasinya dalam mencapai tujuan pendidikan Islam. Jurnal Intelektual: Jurnal 

Pendidikan dan Studi Keislaman, 9(1), 35–52. https://doi.org/10.33367/ji.v9i01.965  

Shihab, M. Q. (2013). Wawasan al-Quran: Tafsir tematik atas pelbagai persoalan umat (Cet. 

1). Mizan. 

Snyder, H. (2019). Literature review as a research methodology: An overview and guidelines. 

Journal of Business Research, 104, 333–339. 

https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039 

Sya’bana, D. F., Aini, S., Darlis, A., & Ritonga, A. A. (2023). Kecerdasan intelektual dalam 

Al-Qur’an. Journal Name, 5(1). https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i1.11648  

Syarif, F. (2019). Telaah interdisipliner konsep kecerdasan intelektual. Journal Name, 3(1). 

Widiandari, F., & Ratnasari, D. (2023). Kecerdasan intelektual ditinjau dalam perspektif Al-

Qur’an. An-Nahdlah: Jurnal Pendidikan Islam, 3(1), 35–46. https://doi.org/10.51806/an-

nahdlah.v3i1.73  

https://doi.org/10.28918/religia.v26i2.1137
https://doi.org/10.23917/qist.v2i1.1288
https://doi.org/10.33367/ji.v9i01.965
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039
https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i1.11648
https://doi.org/10.51806/an-nahdlah.v3i1.73
https://doi.org/10.51806/an-nahdlah.v3i1.73

