Al-Tarbiyah: Jurnal [lmu Pendidikan Islam

Volume 4, Nomor 1, Januari 2026

e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26

DOI: https://doi.org/10.59059 /al-tarbiyah.v4i1.2877

Tersedia: https://journal.staiypigbaubau.ac.id /index.php /Al-Tarbiyah

OPEN/~| ACCESS

Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi
Pendidikan Islam

David Ricardo®", Ansorul alim?, Dwi Ratnasari®
-3 pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Indonesia
*Penulis Korespondensi: 25204011012 @student.uin-suka.ac.id

Abstract. This study aims to examine the concept of intellectual intelligence from the perspective of the Qur’an
and its implications for the development of contemporary Islamic education. The background of this research is
rooted in the tendency of modern education to emphasize rational-cognitive aspects while neglecting spiritual
and moral dimensions. This study employs a qualitative approach with a library research design, utilizing
thematic analysis of Qur’anic verses, classical and contemporary tafsir works, and relevant scholarly literature.
The findings reveal that intellectual intelligence in the Qur’an is understood holistically through the concepts of
‘aql, tafakkur, tadabbur, and tafaqquh, and is represented in the characteristics of ulul albab, gaum ya ‘gilun, and
ulul abshar. Qur’anic intellectual intelligence is not value-neutral but is integrated with God-consciousness and
moral responsibility. The implications of this study emphasize the need for Islamic education to develop
intellectual capacity in a critical, reflective, and value-oriented manner through dialogical learning, integrative
curricula, and the role of educators as intellectual and moral facilitators. These findings reinforce the urgency of
renewing the paradigm of Islamic education that balances intellect, faith, and morality.

Keywords: Intellectual Intelligence; Islamic Education; Qualitative Library Study; Qur’anic Epistemology; Ulul
Albab.

Abstrak. Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep kecerdasan intelektual dalam perspektif Al-Qur’an serta
implikasinya bagi pengembangan pendidikan Islam kontemporer. Latar belakang penelitian ini didasarkan pada
kecenderungan pendidikan modern yang menekankan aspek kognitif rasional dan mengabaikan dimensi spiritual
serta moral. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka (library research)
melalui analisis tematik terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, kitab tafsir klasik dan kontemporer, serta literatur ilmiah
yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an dipahami secara
holistik melalui konsep ‘aql, tafakkur, tadabbur, dan tafagquh, serta direpresentasikan dalam karakter ulul albab,
qaum ya‘qilun, dan ulul abshar. Kecerdasan intelektual Qur’ani tidak bersifat netral, tetapi terintegrasi dengan
kesadaran ketuhanan dan tanggung jawab moral. Implikasi penelitian ini menegaskan perlunya pendidikan Islam
mengembangkan akal secara kritis, reflektif, dan bernilai melalui pembelajaran dialogis, kurikulum integratif,
serta peran pendidik sebagai fasilitator intelektual dan moral. Temuan ini memperkuat urgensi pembaruan
paradigma pendidikan Islam yang seimbang antara akal, iman, dan akhlak.

Kata kunci: Kecerdasan Intelektual; Pendidikan Islam Kontemporer; Perspektif Al-Qur’an; Studi Kepustakaan;
Ulul Albab.

1. LATAR BELAKANG

Kecerdasan intelektual merupakan salah satu aspek fundamental dalam pengembangan
potensi manusia dan menjadi fokus utama dalam sistem pendidikan modern. Namun,
pemahaman intelektualitas yang berkembang dewasa ini cenderung menekankan dimensi
kognitif dan rasional semata, sehingga sering kali terlepas dari nilai-nilai spiritual dan moral
(Gardner 1993). Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan semacam ini dipandang belum
sepenuhnya selaras dengan pandangan Al-Qur’an yang menempatkan akal sebagai anugerah
ilahiah yang harus diaktualisasikan dalam kerangka keimanan dan tanggung jawab etis (Qowim
2025).

Naskah Masuk: 06 Oktober, 2025; Revisi: 20 November, 2025; Diterima: 29 Desember, 2025; Terbit: 09 Januari,
2026


https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2877
https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah
mailto:25204011012@student.uin-suka.ac.id

Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam

Al-Qur’an secara eksplisit dan implisit menekankan pentingnya aktivitas intelektual
melalui berbagai terminologi seperti ‘agl, tafakkur, tadabbur, dan tafaqquh, serta melalui
karakteristik manusia berakal yang digambarkan dengan istilah ulul albab, gaum ya ‘gilun, dan
ulul abshar (Sya’bana et al., 2023). Hal ini menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual dalam
perspektif Qur’ani tidak bersifat netral dan bebas nilai, melainkan terintegrasi dengan
kesadaran ketuhanan serta orientasi moral. Meskipun demikian, kajian tentang konsep
kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an dan implikasinya bagi pendidikan Islam masih
memerlukan pendalaman konseptual yang sistematis dan komprehensif (Sya’bana et al., 2023).

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep
kecerdasan intelektual dalam perspektif Al-Qur’an, menguraikan fungsi dan kedudukan akal,
serta mengidentifikasi karakteristik manusia berintelektual menurut Al-Qur’an. Selain itu,
penelitian ini juga diarahkan untuk menganalisis implikasi konsep kecerdasan intelektual
Qur’ani bagi pengembangan tujuan, proses, dan orientasi pendidikan Islam kontemporer.
Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang
studi Al-Qur’an dan pendidikan Islam, khususnya dalam pengembangan paradigma kecerdasan
intelektual yang holistik. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan
konseptual bagi pendidik dan pemangku kebijakan pendidikan Islam dalam merancang

pembelajaran yang menyeimbangkan pengembangan akal, iman, dan akhlak.

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka (library
research) (Creswell 2014). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk
memahami, menafsirkan, dan menganalisis secara mendalam konsep kecerdasan intelektual
dalam perspektif Al-Qur’an beserta implikasinya terhadap pendidikan Islam, yang bersifat
konseptual, normatif, dan interpretatif. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali
makna, struktur pemikiran, serta relasi konseptual antara teks Al-Qur’an, penafsiran ulama,
dan wacana pendidikan Islam kontemporer.

Desain studi pustaka digunakan karena sumber data penelitian sepenuhnya berasal dari
bahan-bahan tertulis yang relevan, seperti teks Al-Qur’an, kitab tafsir, buku-buku ilmiah, serta
artikel jurnal yang membahas konsep akal, kecerdasan intelektual Qur’ani, dan pendidikan
Islam (Snyder 2019). Dengan demikian, penelitian ini tidak melibatkan pengumpulan data
lapangan, melainkan berfokus pada penelusuran, pengkajian, dan analisis kritis terhadap

literatur yang kredibel dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik.

13 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder.
Sumber primer meliputi ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan konsep akal dan aktivitas
intelektual manusia, seperti ayat-ayat yang mengandung istilah aqgl, tafakkur, tadabbur,
tafagquh, ulul albab, gaum ya‘gilun, dan ulul abshar (Bowen 2009). Ayat-ayat tersebut
dianalisis untuk memperoleh pemahaman konseptual tentang kecerdasan intelektual dalam
perspektif Qur’ani. Sumber sekunder mencakup kitab-kitab tafsir klasik dan kontemporer,
buku-buku rujukan tentang pendidikan Islam, filsafat pendidikan Islam, serta artikel-artikel
jurnal ilmiah yang relevan dan terbit di jurnal bereputasi. Sumber-sumber ini digunakan untuk
memperkuat analisis, memperkaya perspektif, serta mengaitkan konsep Qur’ani dengan
konteks pendidikan Islam kontemporer (Snyder 2019).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis
(systematic literature search). Peneliti mengidentifikasi, mengumpulkan, dan menyeleksi
sumber-sumber pustaka yang relevan dengan fokus penelitian melalui basis data jurnal ilmiah,
repositori akademik, dan perpustakaan digital. Kriteria pemilihan sumber meliputi relevansi
tema, kredibilitas akademik, serta keterkinian publikasi, terutama artikel jurnal yang
membahas Al-Qur’an, kecerdasan intelektual, dan pendidikan Islam (Rahman & Moosa 2009).

Analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis isi (content analysis) dan
pendekatan tematik (thematic analysis) (Okoli 2015). Ayat-ayat Al-Qur’an dan literatur yang
dikaji dianalisis untuk mengidentifikasi tema-tema utama yang berkaitan dengan konsep
kecerdasan intelektual, fungsi dan kedudukan akal, karakteristik manusia berintelektual, serta
implikasinya bagi pendidikan Islam. Proses analisis dilakukan melalui tahapan reduksi data,
kategorisasi tema, interpretasi makna, dan penarikan kesimpulan secara induktif (Budgen &
Brereton 2006). Pendekatan analisis ini memungkinkan peneliti untuk mengkonstruksi
pemahaman konseptual yang sistematis dan koheren mengenai kecerdasan intelektual dalam
perspektif Al-Qur’an, sekaligus mengaitkannya dengan tantangan dan kebutuhan pendidikan
Islam kontemporer. Untuk menjaga keabsahan dan validitas data, penelitian ini menerapkan
triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan penafsiran
ulama klasik dan kontemporer serta hasil penelitian ilmiah yang relevan. Selain itu, konsistensi
analisis dijaga melalui penggunaan referensi tepercaya dan pendekatan interpretatif yang

berlandaskan kaidah ilmiah dan metodologi tafsir yang diakui (Denzin 2012).



Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an

Pembahasan berikut ini didasarkan pada kajian literatur dan artikel ilmiah yang relevan
sesuai penelitian kepustakaan (library research) tentang bagaimana Al-Qur’an memaknai
kecerdasan intelektual dan istilah-istilah Qur’ani terkait berpikir (Albar, Harun, dan Latif
2024). Oleh karena itu, pembahasan kecerdasan intelektual dalam perspektif Al-Qur’an
menuntut pemahaman yang komprehensif terhadap terminologi dan konteks ayat-ayat yang
berbicara tentang aktivitas berpikir manusia.

Makna Kecerdasan Intelektual dalam Perspektif Al-Qur’an

Dalam perspektif Al-Qur’an, kecerdasan intelektual berkaitan erat dengan fungsi akal
(aql) sebagai sarana untuk memahami tanda-tanda kekuasaan Allah, mengambil pelajaran dari
peristiwa kehidupan, serta membedakan antara kebenaran dan kesesatan (Widiandari &
Ratnasari 2023). Al-Qur’an secara konsisten mendorong manusia untuk menggunakan akalnya
melalui berbagai ungkapan seperti afala ta ‘qilun (apakah kamu tidak menggunakan akal) dan
afala tatafakkarun (apakah kamu tidak berpikir) (Shihab 2013). Ungkapan-ungkapan tersebut
menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an tidak bersifat pasif, melainkan
menuntut aktivitas berpikir yang aktif, kritis, dan reflektif. Dengan demikian, kecerdasan
intelektual dipahami sebagai kemampuan manusia dalam mengolah pengetahuan secara
rasional untuk mencapai pemahaman yang benar dan bermakna (Shihab 2013).

Berbeda dengan konsep intelegensi modern yang cenderung menekankan aspek kognitif
semata seperti kemampuan logika, analisis, dan pemecahan masalah konsep kecerdasan
intelektual dalam Al-Qur’an dipahami secara lebih luas dan holistik, karena mencakup dimensi
rasional yang terintegrasi dengan nilai moral dan spiritual (Attas 2001). Al-Qur’an tidak
memisahkan antara kecerdasan intelektual dan dimensi moral-spiritual, sebab penggunaan akal
yang benar harus bermuara pada pengakuan terhadap keesaan Allah dan ketaatan kepada-Nya.
Oleh karena itu, seseorang yang cerdas secara intelektual menurut Al-Qur’an bukan hanya
mampu berpikir rasional, tetapi juga mampu menempatkan hasil pikirannya dalam kerangka
nilai-nilai ketuhanan. Kecerdasan intelektual Qur’ani dengan demikian berfungsi sebagai
sarana pembentukan manusia yang berilmu, beriman, dan berakhlak (HIEN Victorine et al.,
2023).

Terminologi Qur’ani tentang Akal dan Aktivitas Intelektual

Al-Qur’an menggunakan beragam terminologi untuk menggambarkan aktivitas

intelektual manusia, yang masing-masing menunjukkan dimensi dan kedalaman berpikir yang

berbeda. Salah satu terminologi utama adalah aqgl, yang dalam Al-Qur’an lebih sering

15 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26

digunakan dalam bentuk kata kerja. Hal ini menunjukkan bahwa akal dipahami sebagai
aktivitas dinamis, bukan sekadar potensi statis (al-Isfahani, Ji & Hasan 1964). Agl berfungsi
sebagai instrumen berpikir yang memungkinkan manusia memahami realitas, menilai
kebenaran, dan mengambil keputusan yang bertanggung jawab. Penggunaan akal dalam Al-
Qur’an selalu dikaitkan dengan sikap kesadaran dan keterbukaan terhadap kebenaran, bukan
sekadar kecerdasan teknis (al-lsfahani et al., 1964). Selain agl, Al-Qur’an juga
memperkenalkan konsep tafakkur, yaitu aktivitas berpikir reflektif terhadap fenomena alam
dan peristiwa kehidupan. Tafakkur menuntut manusia untuk merenungi ciptaan Allah secara
mendalam sehingga melahirkan kesadaran akan keteraturan dan tujuan penciptaan (Sya’bana
et al., 2023). Aktivitas ini menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an tidak
berhenti pada pengamatan empiris, tetapi berlanjut pada perenungan makna di balik realitas
yang diamati. Dengan demikian, tafakkur menjadi sarana pengembangan kemampuan berpikir
analitis yang bermakna secara spiritual (Sya’bana et al., 2023).

Terminologi lain yang penting adalah tadabbur, yang merujuk pada aktivitas pendalaman
makna, khususnya terhadap ayat-ayat Al-Qur’an. Tadabbur menuntut keterlibatan intelektual
yang serius dalam memahami pesan-pesan wahyu secara kontekstual dan aplikatif (Shihab
2013). Aktivitas ini menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual Qur’ani tidak hanya
berorientasi pada penguasaan informasi, tetapi juga pada kemampuan memahami implikasi dan
konsekuensi nilai dari suatu pengetahuan. Dengan kata lain, tadabbur menempatkan akal
sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan (Attas 2001).

Selanjutnya, Konsep tafagquh dalam Al-Qur’an merepresentasikan dimensi pemahaman
yang bersifat mendalam dan komprehensif, yang melibatkan kemampuan analisis serta sintesis
terhadap ajaran agama (Asnawi 2024). Tafaqquh tidak berhenti pada penguasaan pengetahuan
secara kognitif atau pemahaman tekstual semata, tetapi menuntut proses internalisasi makna
yang mendalam hingga membentuk kesadaran etis, sikap tanggung jawab moral, serta
komitmen praksis untuk merealisasikan pengetahuan tersebut dalam kehidupan nyata. Dengan
demikian, tafagqquh merepresentasikan kecerdasan intelektual Qur’ani yang integratif, di mana
pemahaman rasional berpadu dengan penghayatan nilai dan pengamalan ajaran agama secara
konsisten (Aziz & Ma’arif 2025). Dengan demikian, tafagguh menempatkan kecerdasan
intelektual Qur’ani sebagai kemampuan memahami ajaran secara reflektif sekaligus aplikatif,
yang berimplikasi langsung pada pembentukan sikap dan perilaku keagamaan (Aziz dan
Ma’arif 2025). Dalam konteks ini, kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an dipahami sebagai
kemampuan berpikir yang menghasilkan pemahaman substantif dan transformatif. Melalui

integrasi antara agl, tafakkur, tadabbur, dan tafagquh, Al-Qur’an membangun konsep



Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam

kecerdasan intelektual yang menyeluruh, yang berfungsi sebagai fondasi bagi pembentukan
manusia berpengetahuan dan berkepribadian luhur (Sya’bana et al., 2023).
Fungsi dan Kedudukan Akal Menurut Al-Qur’an

Dalam perspektif Al-Qur’an, akal diposisikan sebagai fungsi fundamental yang
membedakan manusia dari makhluk lainnya sekaligus sebagai instrumen epistemologis utama
dalam memahami realitas dan menangkap makna wahyu. Melalui akal, manusia tidak hanya
mampu mengenali fenomena empiris, tetapi juga menalar tanda-tanda ketuhanan (ayat) yang
termanifestasi dalam alam semesta dan teks wahyu. Oleh karena itu, Al-Qur’an menempatkan
penggunaan akal sebagai prasyarat bagi terbentuknya pengetahuan yang benar, bermakna, dan
bertanggung jawab secara moral dan spiritual (Qowim 2025). Beberapa studi kajian literatur
Qur’ani menegaskan bahwa Al-Qur’an secara eksplisit memanggil manusia untuk berpikir,
merenung, dan memperhatikan tanda-tanda kebesaran Allah sebagai upaya untuk mencapai
pemahaman holistik tentang eksistensi dan moralitas (Pitri Khayrani 2025). Konsep berpikir
yang termuat dalam istilah-istilah Qur’ani tidak sekadar bersifat intelektual teknis, tetapi
berkaitan erat dengan kesadaran spiritual dan tanggung jawab etik yang menghubungkan
proses intelektual dengan tujuan pendidikan Islam yang lebih luas (Shihab 2013). Dengan
demikian, Akal dalam perspektif Qur’ani tidak dipahami semata-mata sebagai instrumen
kognitif untuk memperoleh pengetahuan, tetapi memiliki fungsi fundamental dalam
pembentukan sikap moral dan perilaku manusia yang berlandaskan prinsip-prinsip wahyu
(Basyir et al., 2025). Al-Qur’an secara konsisten menegaskan bahwa penggunaan ‘ag/ harus
terwujud dalam tindakan nyata yang mencerminkan kesadaran etis dan ketaatan kepada Allah.
Temuan kajian kepustakaan menunjukkan bahwa ‘ag/ dalam Al-Qur’an berfungsi sebagai
sarana pemahaman sekaligus instrumen epistemologis yang menuntut aktualisasi dalam
kehidupan sehari-hari, sehingga pengetahuan yang dihasilkan tidak berhenti pada ranah
teoritis, melainkan bersifat aplikatif dan transformatif (Pitri Khayrani 2025).
Akal sebagai Sarana Memahami Kebenaran

Dalam Al-Qur’an, penggunaan akal sering dikaitkan dengan ajakan untuk merenungkan
ciptaan Allah dan melihat bukti-bukti kebenaran melalui fenomena alam. Misalnya, manusia
diajak untuk berpikir tentang pergantian siang dan malam, penciptaan langit dan bumi, serta
fenomena-fenomena lain sebagai tanda-tanda kebesaran llahi. Kajian terhadap istilah aql
dalam Al-Qur’an menemukan bentuk-bentuk verbal yang menunjukkan fungsi akal sebagai
aktivitas berpikir yang aktif dan reflektif dalam memahami realitas (Nada & Soleh 2025).
Dalam konteks ini, akal bukan sekadar alat kognitif, tetapi berfungsi memaknai wahyu dan

realitas alamiah secara sekaligus suatu proses yang mengintegrasikan rasionalitas dan

17 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26

spiritualitas.Hubungan akal dengan wahyu dalam Al-Qur’an bersifat komplementer (Rizma &
Yusuf 2024). Wahyu berperan sebagai sumber nilai dan pedoman normatif, sementara akal
berfungsi untuk memahami, menafsirkan, dan menginternalisasi petunjuk tersebut dalam
konteks kehidupan manusia. Dengan demikian, akal bergerak bukan dalam ranah material
semata, tetapi dalam relasi yang dinamis dengan wahyu, menghasilkan pemahaman yang
kontekstual dan aplikatif dalam kehidupan (Sya’bana et al., 2023).
Akal sebagai Instrumen Pengambilan Pelajaran dan Keputusan

Selain sebagai sarana memahami kebenaran, akal memiliki peran penting dalam
pengambilan pelajaran (hikmah) dari berbagai fenomena dan sejarah. Al-Qur’an memuat
kisah-kisah umat terdahulu yang fungsinya bukan hanya bersifat historis, tetapi menjadi bahan
refleksi intelektual untuk mengambil hikmah serta mencegah pengulangan kesalahan yang
sama (Saiin & Karuok 2022). Kajian kepustakaan menunjukkan bahwa pemikiran Qur’ani
menempatkan akal dalam posisi strategis untuk menganalisis peristiwa, mengidentifikasi pola,
dan mengambil keputusan berdasarkan pertimbangan rasional dan wahyu (Syarif 2019). Lebih
jauh, akal dalam Al-Qur’an juga merupakan dasar dari tanggung jawab moral manusia.
Artinya, kemampuan berpikir yang benar akan menghasilkan tindakan yang selaras dengan
prinsip etika dan moralitas yang diajarkan oleh wahyu. Konsekuensinya, manusia yang aktif
menggunakan akalnya dalam proses pengambilan keputusan akan mampu membentuk sikap
yang bertanggung jawab serta konsisten dengan nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari
(Nada & Soleh 2025).
Karakteristik Manusia Berintelektual dalam Al-Qur’an

Al-Qur’an tidak memformulasikan kecerdasan intelektual sebagai sekadar kemampuan
berpikir logis atau kapasitas kognitif yang netral nilai, melainkan sebagai kualitas berpikir yang
berorientasi pada pencarian kebenaran dan pembentukan tanggung jawab moral (Shihab 2013).
Oleh karena itu, karakteristik manusia berintelektual dalam Al-Qur’an ditampilkan melalui
tipologi manusia yang secara konsisten menggunakan akalnya untuk memahami tanda-tanda
ketuhanan, realitas sosial, dan dinamika kehidupan (Qowim 2025). Penelitian kepustakaan
terhadap ayat-ayat Al-Qur’an menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual Qur’ani selalu
dilekatkan pada dimensi etis dan spiritual, sehingga aktivitas berpikir tidak berhenti pada
proses analitis, tetapi berlanjut pada internalisasi nilai dan transformasi sikap hidup.
Ulul Albab sebagai Representasi Intelektual Qur’ani

Istilah ulul albab menempati posisi sentral dalam diskursus intelektualitas Qur’ani
karena menggambarkan manusia yang menggunakan akalnya secara optimal dan mendalam.

Secara semantik, kata lubb merujuk pada inti atau esensi akal, yang menunjukkan bahwa ulul



Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam

albab bukan sekadar mereka yang berpikir, melainkan mereka yang mampu menembus lapisan
permukaan realitas menuju pemahaman yang esensial (Shihab 2013). Dalam konteks ini,
kecerdasan intelektual dipahami sebagai kemampuan reflektif yang memungkinkan manusia
menghubungkan antara wahyu, realitas empiris, dan pengalaman eksistensial secara koheren.

Al-Qur’an secara konsisten mengaitkan ulul albab dengan aktivitas berpikir kritis
terhadap ciptaan Allah dan perjalanan sejarah manusia. Hal ini menegaskan bahwa berpikir
dalam perspektif Qur’ani bersifat aktif, dialogis, dan evaluatif, bukan pasif atau dogmatis
(Rahman dan Moosa 2009). Lebih dari itu, karakter utama ulul albab terletak pada
keseimbangan antara dzikir dan fikir, yang menunjukkan integrasi antara rasionalitas dan
spiritualitas. Dengan demikian, kecerdasan intelektual Qur’ani tidak terjebak pada
rasionalisme murni, tetapi berkembang dalam kerangka kesadaran ketuhanan yang
membimbing arah dan tujuan berpikir manusia(Attas 2001).

Qaum Ya‘qilun dan Ulul Abshar

Selain ulul albab, Al-Qur’an juga menggunakan ungkapan gaum ya ‘qilun untuk
menegaskan bahwa penggunaan akal merupakan tuntutan normatif bagi manusia. Istilah ini
tidak hanya menunjuk pada kemampuan berpikir, tetapi juga pada sikap epistemik yang terbuka
terhadap kebenaran. Al-Qur’an kerap menggunakan ungkapan ini dalam konteks kritik
terhadap sikap taklid, penolakan terhadap bukti rasional, serta ketidakmampuan mengambil
pelajaran dari realitas sosial dan sejarah (Shihab 2013). Dengan demikian, gaum ya ‘qilun
merepresentasikan manusia berintelektual yang menjadikan akal sebagai sarana evaluasi kritis
terhadap keyakinan, tradisi, dan perilaku sosial (Hafizallah et al., 2024).

Sementara itu, istilah ulul abshar menegaskan dimensi intelektual yang berkaitan dengan
ketajaman pengamatan dan kedalaman pemahaman (Drigas & Mitsea 2020). Dalam perspektif
Qur’ani, bashirah tidak hanya bermakna penglihatan inderawi, tetapi juga kemampuan
intelektual untuk menangkap makna di balik fenomena yang tampak. Karakteristik ini
tercermin dalam kemampuan mengambil pelajaran (‘ibrah) dari realitas alam dan sosial, serta
menghubungkannya dengan prinsip-prinsip moral dan ketuhanan (Sa’adah & Soleh 2023).
Oleh karena itu, ulul abshar menggambarkan manusia berintelektual yang tidak berhenti pada
deskripsi fakta, tetapi mampu melakukan interpretasi reflektif yang melahirkan kebijaksanaan
dan orientasi etis dalam kehidupan (Baihaqi & Muhaemin 2022).

Implikasi Konsep Kecerdasan Intelektual bagi Pendidikan Islam

Pemahaman kecerdasan intelektual dalam perspektif Al-Qur’an membawa implikasi

mendasar terhadap paradigma pendidikan Islam. Al-Qur’an tidak memosisikan akal sebagai

instrumen kognitif yang netral dan bebas nilai, melainkan sebagai potensi rasional yang

19 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26

diarahkan untuk memahami kebenaran, membangun kesadaran moral, dan meneguhkan
tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi (Setiawan & Asyigien 2019). Oleh karena
itu, pendidikan Islam yang berlandaskan konsep Qur’ani tentang kecerdasan intelektual tidak
dapat direduksi menjadi proses transmisi pengetahuan atau pencapaian akademik semata, tetapi
harus diarahkan pada pembentukan manusia berakal yang mampu berpikir kritis, reflektif, dan
bernilai (Aulia & Akbar 2025). Implikasi ini mencakup tujuan pendidikan, strategi
pembelajaran, desain kurikulum, serta relasi pedagogis antara pendidik dan peserta didik.
Tujuan Pendidikan Islam Berbasis Pengembangan Akal

Dalam kerangka Qur’ani, tujuan utama pendidikan Islam adalah mengembangkan
potensi akal manusia secara optimal dan terarah (Wulandari 2023). Akal dipandang sebagai
instrumen epistemologis yang memungkinkan manusia memahami wahyu, realitas alam, dan
dinamika sosial secara kritis dan bertanggung jawab. Oleh sebab itu, pendidikan Islam harus
dirancang sebagai sarana pembentukan kemampuan berpikir yang tidak hanya analitis, tetapi
juga reflektif dan evaluatif, sehingga peserta didik mampu mengaitkan pengetahuan dengan
makna dan tujuan hidup (Rafi et al., 2025).

Lebih jauh, pengembangan akal dalam pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari
integrasi iman dan akhlak. Akal tanpa orientasi iman berpotensi melahirkan rasionalisme
kering yang kehilangan arah nilai, sementara iman tanpa pengaktifan akal berisiko melahirkan
keberagamaan yang dogmatis dan tidak kritis (Setiawan & Asyigien 2019)i. Dengan demikian,
tujuan pendidikan Islam berbasis kecerdasan intelektual Qur’ani adalah membentuk insan yang
memiliki kesadaran rasional, spiritual, dan moral secara simultan. Integrasi ini menegaskan
bahwa kecerdasan intelektual dalam pendidikan Islam bersifat teleologis, yakni diarahkan pada
pembentukan manusia berilmu, beriman, dan berakhlak (Setiawan & Asyigien 2019).
Pengembangan Proses Pembelajaran yang Mendorong Berpikir Kritis

Implikasi konseptual selanjutnya terlihat pada tuntutan reformulasi proses pembelajaran.
Pendidikan Islam yang berlandaskan konsep kecerdasan intelektual Qur’ani harus
meninggalkan pola pembelajaran yang bersifat satu arah, verbalistik, dan berorientasi hafalan,
menuju pembelajaran yang dialogis, reflektif, dan problematis. Hal ini sejalan dengan spirit
Al-Qur’an yang secara konsisten mendorong manusia untuk berpikir, mempertanyakan, dan
merenungkan realitas sebagai jalan menuju pemahaman yang lebih mendalam (Rafi dkk.
2025).

Pembelajaran dialogis memungkinkan peserta didik berperan aktif dalam proses
pencarian pengetahuan, sementara pembelajaran reflektif mendorong mereka untuk

mengaitkan materi pelajaran dengan pengalaman hidup, nilai moral, dan tanggung jawab sosial



Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam

(Rafi et al., 2025). Dalam konteks ini, penanaman budaya berpikir (thinking culture) menjadi
kebutuhan fundamental dalam pendidikan Islam. Budaya berpikir tersebut mencakup
kebiasaan bertanya secara kritis, kemampuan menyusun argumen rasional, serta kesanggupan
melakukan refleksi etis terhadap implikasi pengetahuan (Ismail et al., 2024). Dengan demikian,
kecerdasan intelektual tidak hanya diukur dari penguasaan materi, tetapi dari kualitas cara
berpikir dan kedewasaan dalam menyikapi pengetahuan.

Implikasi terhadap Kurikulum dan Materi Pendidikan Islam

Konsep kecerdasan intelektual Qur’ani juga menuntut pergeseran paradigma dalam
penyusunan kurikulum pendidikan Islam. Kurikulum tidak lagi dipahami sebagai kumpulan
mata pelajaran yang terfragmentasi, tetapi sebagai kerangka integratif yang menghubungkan
ilmu pengetahuan, nilai Qur’ani, dan realitas kehidupan. Pendekatan kurikulum integratif ini
memungkinkan peserta didik memahami bahwa ilmu tidak bersifat bebas nilai, melainkan
selalu berkaitan dengan dimensi etis dan spiritual (Ismail et al., 2024).

Selain itu, kurikulum pendidikan Islam harus menyeimbangkan pengembangan aspek
kognitif, afektif, dan spiritual. Aspek kognitif berfungsi mengasah kemampuan berpikir dan
analisis, aspek afektif membentuk sikap dan kepekaan moral, sementara aspek spiritual
menanamkan kesadaran ketuhanan sebagai orientasi utama aktivitas intelektual (Khairul
Rofiah et al., 2025). Keseimbangan ini mencerminkan karakter kecerdasan intelektual Qur’ani
yang holistik, di mana pengetahuan tidak berhenti pada pemahaman konseptual, tetapi berlanjut
pada internalisasi nilai dan pengamalan dalam kehidupan nyata (Khairul Rofiah et al., 2025).
Peran Pendidik dan Peserta Didik dalam Pengembangan Kecerdasan Intelektual

Dalam implementasi pendidikan Islam berbasis kecerdasan intelektual Qur’ani, pendidik
memegang peran strategis sebagai fasilitator intelektual sekaligus teladan moral (Mawaddah
2023). Guru tidak hanya dituntut menguasai materi ajar, tetapi juga memiliki kapasitas reflektif
dan integritas etis yang tercermin dalam cara berpikir, bersikap, dan berinteraksi dengan
peserta didik. Peran pendidik sebagai model intelektual-moral ini penting untuk menciptakan
lingkungan belajar yang mendorong kebebasan berpikir dalam bingkai nilai-nilai Qur’ani
(Islamia et al., 2024).

Di sisi lain, peserta didik diposisikan sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran.
Mereka dipandang sebagai individu yang memiliki potensi akal yang harus diaktualisasikan
melalui keterlibatan aktif dalam diskusi, refleksi, dan pemecahan masalah (Islamiaet al., 2024).
Posisi ini sejalan dengan pandangan Al-Qur’an yang menegaskan bahwa manusia bertanggung

jawab atas penggunaan akalnya. Dengan menjadikan peserta didik sebagai subjek aktif,

21 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26

pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai ruang pembentukan kecerdasan intelektual yang
kritis, reflektif, dan berorientasi pada nilai kebenaran.
Sintesis dan Relevansi Konsep Qur’ani dengan Pendidikan Islam Kontemporer

Analisis kepustakaan terhadap Al-Qur’an dan literatur pendidikan Islam menunjukkan
bahwa konsep kecerdasan intelektual Qur’ani memiliki relevansi yang kuat dengan kebutuhan
pendidikan Islam kontemporer (Sya’bana et al., 2023). Al-Qur’an menempatkan aktivitas
berpikir sebagai sesuatu yang integral dengan proses pembelajaran, sebagaimana terlihat dalam
istilah-istilah seperti tafakkur (refleksi), tadabbur (pendalaman makna), dan fahima
(pemahaman) yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan informasi, tetapi pada
pemaknaan realitas secara holistik dan bermoral (Hafizallah et al., 2024). Konsep ini menuntut
manusia untuk berpikir secara kritis dalam hubungan antara wahyu dan kehidupan nyata,
sehingga akal berada dalam hubungan yang harmonis dengan nilai-nilai keimanan dan etika.

Relevansi pokok konsep Qur’ani ini terhadap pendidikan Islam modern terletak pada
kemampuannya menjembatani antara tuntutan berpikir Kkritis yang digagas oleh pendidikan
modern dengan kebutuhan nilai spiritual dan moral yang khas pendidikan Islam (Muniroh
2024). Berbagai studi komparatif menunjukkan bahwa meskipun pendidikan modern
menekankan kompetensi berpikir kritis secara rasional, pendekatan Qur’ani memperkaya
kompetensi tersebut dengan dimensi nilai, sehingga peserta didik tidak hanya mampu
menganalisis fakta, tetapi juga mampu mengaitkannya dengan tujuan hidup yang lebih tinggi
(Muniroh 2024).

Dengan demikian, sintesis konsep kecerdasan intelektual Qur’ani memberikan kontribusi
terhadap pembaruan paradigma pendidikan Islam yang tidak hanya berfokus pada kognisi
semata, tetapi pada pengembangan insan yang berpikir reflektif, berbasis nilai, serta
bertanggung jawab secara etis dan spiritual. Pendidikan Islam kontemporer yang
mengintegrasikan konsep Qur’ani tersebut berpotensi menghasilkan kurikulum dan praktik
pembelajaran yang lebih relevan dengan tantangan global, sekaligus mempertahankan karakter
identitas keislaman (Kafi & Hanum 2020).

4. KESIMPULAN DAN SARAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa kecerdasan intelektual dalam perspektif Al-Qur’an
dipahami sebagai kemampuan berpikir yang bersifat holistik dan bermakna, tidak terbatas pada
kecakapan kognitif, tetapi terintegrasi dengan kesadaran ketuhanan dan tanggung jawab moral.
Al-Qur’an menegaskan peran strategis akal melalui berbagai terminologi seperti ‘aql, tafakkur,

tadabbur, dan tafaqquh, serta melalui karakteristik manusia berakal yang digambarkan sebagai



Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam

ulul albab, gaum ya‘qgilun, dan ulul abshar. Temuan ini memperlihatkan bahwa aktivitas
intelektual dalam Islam diarahkan untuk memahami kebenaran, mengambil pelajaran dari
realitas, dan mewujudkan nilai-nilai etis dalam kehidupan.

Implikasi kajian ini bagi pendidikan Islam menegaskan pentingnya pengembangan
potensi akal yang selaras dengan iman dan akhlak. Pendidikan Islam tidak cukup berorientasi
pada capaian akademik, tetapi perlu mendorong terbentuknya budaya berpikir kritis, reflektif,
dan bermakna. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya khazanah pemikiran pendidikan
Islam dengan menawarkan paradigma kecerdasan intelektual Qur’ani yang integratif. Secara
praktis, temuan ini dapat menjadi landasan dalam pengembangan tujuan pendidikan,
kurikulum, serta proses pembelajaran yang menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif
pencarian makna.

Penelitian ini merekomendasikan kajian lanjutan yang mengembangkan konsep
kecerdasan intelektual Qur’ani dalam konteks empiris, seperti praktik pembelajaran di lembaga
pendidikan Islam, serta eksplorasi relasinya dengan bentuk-bentuk kecerdasan lain dalam
perspektif Islam. Dengan demikian, konsep kecerdasan intelektual dalam Al-Qur’an dapat
terus dikembangkan secara kontekstual dan aplikatif sesuai dengan dinamika pendidikan Islam

kontemporer.

DAFTAR REFERENSI

Al-Attas, M. N. (2001). Prolegomena to the metaphysics of Islam: An exposition of the
fundamental elements of the worldview of Islam (2nd ed.). International Institute of
Islamic Thought and Civilization.

Albar, K., Harun, H., & Latif, M. (2024). Menyinergikan kecerdasan spiritual, emosional, dan
intelektual melalui perspektif Al-Qur’an. Jurnal Keislaman, 7(2), 335-348.
https://doi.org/10.54298/jk.v7i2.247

al-Isfahani, A. Q. H. M. R, Ji, M. M., & Hasan, A. (1964). Al-Mufradat fi gharib al-Quran.
Ahmad Hasan.

Asnawi, A. R. (2024). Enhancing Qur’anic tadabbur skills of Al-Kholifah students through

Semitic rhetoric, Journal Name, 5.
Aulia, Y., & Akbar, A. (2025). Nilai-nilai pendidikan Qur’ani sebagai landasan prinsip
pembentukan karakter. Journal Name, 1(2). https://doi.org/10.63822/znsth359

Aziz, S., & Ma’arif, M. J. (2025). Ulama regeneration through tafaqquh fi al-din in pesantren
education. Journal of Pesantren and Diniyah Studies, 2(1), 29-38.
https://doi.org/10.63245/jpds.v2i1.44

23 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026


https://doi.org/10.54298/jk.v7i2.247
https://doi.org/10.63822/znsth359
https://doi.org/10.63245/jpds.v2i1.44

e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26

Baihaqgi, M. R., & Muhaemin, U. (2022). The analysis of terminologi ulul albab dalam Al-
Qur’an. Journal of Ulumul Qur’an and Tafsir Studies, 1(1), 12-16.
https://doi.org/10.54801/juquts.v1i1.86

Basyir, Z. Q. H., Tamam, A. M., Supraha, W., & Ubadah, 1. (2025). Peran tadabur Al-Qur’an
dalam pembentukan Islamic worldview. Studia Quranika, 10(1), 83-100.
https://doi.org/10.21111/studiaquranika.v10i1.14188

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative
Research Journal, 9(2), 27—40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027

Budgen, D., & Brereton, P. (2006). Performing systematic literature reviews in software

engineering. In Proceedings of the 28th International Conference on Software
Engineering (pp. 1051-1052). Shanghai, China: ACM.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Denzin, N. K. (2012). Triangulation 2.0. Journal of Mixed Methods Research, 6(2), 80-88.
https://doi.org/10.1177/1558689812437186

Dewi, M. W. (2023). Tujuan pendidikan dalam Al-Qur’an. IIma Jurnal Pendidikan Islam, 1(2).
https://doi.org/10.58569/ilma.v1i2.566

Drigas, A., & Mitsea, E. (2020). The triangle of spiritual intelligence, metacognition and

consciousness. International Journal of Recent Contributions from Engineering, Science
& IT (IJES), 8(1), 4. https://doi.org/10.3991/ijes.v8i1.12503

Gardner, H. (1993). Frames of mind: The theory of multiple intelligences (10th anniversary
ed.). BasicBooks.

Hafizallah, Y., Zayadi, Z., & Zamzami, N. A. (2024). Hakikat berpikir dalam perspektif

psikologi Islam. Tawshiyah: Jurnal Sosial Keagamaan dan Pendidikan Islam, 19(1), 1-
16. https://doi.org/10.32923/taw.v19i1.3937

Islamia, E. A., Fahmi, M., & Rohman, F. (2024). Peran keteladanan guru PAI dalam
menginternalisasi nilai-nilai akhlakul karimah peserta didik: Perspektif Abdullah Nashih
Ulwan. IHSANIKA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(4), 259-2609.
https://doi.org/10.59841/ihsanika.v2i4.1985

Ismail, U., Firmansyah, M., & Edy. (2024). Keterampilan berpikir kritis dalam pembelajaran
Al-Quran dan Hadis: Critical thinking skills in the study of the Quran and Hadith.
Edusifa: Jurnal Pendidikan Islam, 9(3), 15-27.
https://doi.org/10.56146/edusifa.v9i3.154



https://doi.org/10.54801/juquts.v1i1.86
https://doi.org/10.21111/studiaquranika.v10i1.14188
https://doi.org/10.3316/QRJ0902027
https://doi.org/10.1177/1558689812437186
https://doi.org/10.58569/ilma.v1i2.566
https://doi.org/10.3991/ijes.v8i1.12503
https://doi.org/10.32923/taw.v19i1.3937
https://doi.org/10.59841/ihsanika.v2i4.1985
https://doi.org/10.56146/edusifa.v9i3.154

Konsep Kecerdasan Intelektual dalam Al-Qur’an dan Implikasinya bagi Pendidikan Islam

Kafi, M. I. A., & Hanum, S. (2020). Pendidikan kecerdasan intelektual berbasis Al-Qur’an. Al-
Hikmah, 2(1). https://doi.org/0.36378/al-hikmah.v2i1.441
Khairul R., Hutagalung, R., Kurniati, R., Tomi, & Istaurina, A. (2025). Integrative-

interconnective approach in Islamic religious education curriculum: Problematika
implementasi pendekatan integratif-interkonektif dalam kurikulum PALI. Santhet (Jurnal
Sejarah Pendidikan dan Humaniora, 9(2), 723-733.
https://doi.org/10.36526/santhet.v9i2.4984

Mawaddah, N. (2023). The role of the teacher as a facilitator in the Islamic religious education

learning process. ETDC: Indonesian Journal of Research and Educational Review, 2(2),
61-68. https://doi.org/10.51574/ijrer.v2i2.998

Muniroh, N. (2024). Critical thinking and attitude in Islamic education: A literature review.
Bestari, 21(2), 164. https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.682

Nada, A. Z., & Soleh, A. K. (2025). Obyek ’akal bagi kehidupan manusia: Perspektif Al-
Qur’an. Fathir: Jurnal Studi Islam, 2(1), 53-69. https://doi.org/10.71153/fathir.v2i1.183

Okoli, C. (2015). A guide to conducting a standalone systematic literature review.

Communications of the  Association for  Information  Systems,  37.
https://doi.org/10.17705/1CAIS.03743

Pitri Khayrani. (2025). Islamic parenting perspektif Al-Qur’an dan implikasinya terhadap
pembentukan karakter anak: Tadabbur QS. Lugman ayat 13-14. TAFAKKUR: Jurnal
lImu Al-Qur’an dan Tafsir, 5(2), 178-196. https://doi.org/10.62359/tafakkur.v5i2.465

Qowim, A. N. (2025). Tafsir Tarbawi: Tinjauan Al-Quran tentang term kecerdasan. 1Q (limu
Al-Qur’an): Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 114-136.
https://doi.org/10.37542/ig.v1i01.10

Rafi, M., Qameer, N., & Salonen, E. (2025). How Islamic religious education fosters reflective

thinking skills in a multicultural and democratic context. Multicultural Islamic Education
Review, 3(2), 223-236. https://doi.org/10.23917/mier.v3i2.12475
Rahman, F., & Moosa, E. (2009). Major themes of the Qur’an (2nd ed.). University of Chicago

Press.

Rizma, R. S., & Yusuf, E. B. (2024). Konsep akal dalam neurosains dan korelasinya terhadap
pendidikan di era artificial intelligence: Perspektif tematik Tafsir Ath-Thabari. Al-Bayan:
Jurnal lImu al-Qur’an dan Hadist, 7(2), 267-278.
https://doi.org/10.35132/albayan.v7i2.734

25 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026


https://doi.org/0.36378/al-hikmah.v2i1.441
https://doi.org/10.36526/santhet.v9i2.4984
https://doi.org/10.51574/ijrer.v2i2.998
https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.682
https://doi.org/10.71153/fathir.v2i1.183
https://doi.org/10.17705/1CAIS.03743
https://doi.org/10.62359/tafakkur.v5i2.465
https://doi.org/10.37542/iq.v1i01.10
https://doi.org/10.23917/mier.v3i2.12475
https://doi.org/10.35132/albayan.v7i2.734

e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 12-26

Sa’adah, N., & Soleh, A. K. (2023). The concept of basyar in the Qur’anic perspective: A
humanistic psychology approach. Religia, 26(2), 226-240.
https://doi.org/10.28918/religia.v26i2.1137

Saiin, A., & Karuok, M. (2022). The concept of sense in the Qur’an: Tazakkur, nazara, and

tadabbur as the basic human potential towards a superior human being. QiST: Journal of
Quran and Tafseer Studies, 2(1), 44-62. https://doi.org/10.23917/qist.v2i1.1288
Setiawan, M. A., & Zaenul Asyigien, M. (2019). Urgensi akal menurut Al-Qur’an dan

implikasinya dalam mencapai tujuan pendidikan Islam. Jurnal Intelektual: Jurnal
Pendidikan dan Studi Keislaman, 9(1), 35-52. https://doi.org/10.33367/]i.v9i01.965
Shihab, M. Q. (2013). Wawasan al-Quran: Tafsir tematik atas pelbagai persoalan umat (Cet.

1). Mizan.
Snyder, H. (2019). Literature review as a research methodology: An overview and guidelines.
Journal of Business Research, 104, 333-330.

https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039

Sya’bana, D. F., Aini, S., Darlis, A., & Ritonga, A. A. (2023). Kecerdasan intelektual dalam
Al-Qur’an. Journal Name, 5(1). https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i1.11648

Syarif, F. (2019). Telaah interdisipliner konsep kecerdasan intelektual. Journal Name, 3(1).

Widiandari, F., & Ratnasari, D. (2023). Kecerdasan intelektual ditinjau dalam perspektif Al-
Qur’an. An-Nahdlah: Jurnal Pendidikan Islam, 3(1), 35-46. https://doi.org/10.51806/an-
nahdlah.v3il.73



https://doi.org/10.28918/religia.v26i2.1137
https://doi.org/10.23917/qist.v2i1.1288
https://doi.org/10.33367/ji.v9i01.965
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039
https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i1.11648
https://doi.org/10.51806/an-nahdlah.v3i1.73
https://doi.org/10.51806/an-nahdlah.v3i1.73

