Al-Tarbiyah: Jurnal [lmu Pendidikan Islam

Volume 4, Nomor 1, Januari 2026

e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 49-57

DOI: https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2892

Tersedia: https://journal.staivpigbaubau.ac.id /index.php /Al-Tarbiyah

™

.
OPEN 7/~ ACCESS

19

J,

w’

Relevansi Tradisi Keilmuan Islam Klasik Terhadap Sistem Pendidikan
Islam Kontemporer di Pondok Al Asror Gunung Pati Semarang

Aghisna Tsanil Mafasa!”, Ana Zahratun Nisa%, Melinda Wahyu Ningrum?, Umi Lailatul

Maghfiroh*, Anom DwiyantoroS, Rikza Chamami®
“Universitas Islam Negeri Walisongo, Semarang, Indonesia
Email: tsanilmafasa05@gmail.com’”, anazahra705@gmail.com?, melindawahyu43@gmail.com’,
umilaila7658@gmail.com?, anomdwi26@gmail.con’, rikza@walisongo.ac.id®
*Penulis korespondensi: tsanilmafasa05@gmail.com’

Abstract. This research traces the role of classical Islamic intellectual traditions in shaping the direction and
character of the contemporary Islamic education system at the Al Asror Islamic Boarding School, Gunung Pati,
Semarang. This study highlights the preservation and adaptation of the main elements of turats such as the study of
the yellow book, sanad-based teacher-student relations, oral learning patterns, and the development of manners and
learning ethics which are maintained as the methodological foundation of Islamic boarding schools. In the context
of educational modernization, this study observes how the tradition undergoes adjustment without losing its
epistemological roots. Using a qualitative approach, this study explores classroom learning practices, curriculum
structure, and views of pesantren stakeholders through observation, in-depth interviews, and document analysis.
Field findings show that the Al Asror Islamic Boarding School is able to combine classical scientific heritage with
modern educational needs, including the implementation of more systematic learning strategies, strengthening
curriculum management, and the use of digital technology as a means of supporting learning. The synergy between
traditional values and the demands of this era confirms that turats are not only relevant, but also remain a source
of values, ethos, and a framework of thinking that enriches Islamic boarding school educational innovations.
Furthermore, the results of the study emphasize that the ability of pesantren to harmonize classical intellectual
heritage with social, technological, and pedagogical developments is a strategic factor for the resilience, continuity,
and competitiveness of Islamic education in the modern era.

Keywords: Contemporary Turats; Islamic Boarding School Education; Islamic Tradition;, Modernization of
Education; The Yellow Book

Abstrak. Penelitian ini menelusuri peran tradisi intelektual Islam klasik dalam membentuk arah dan karakter sistem
pendidikan Islam kontemporer di Pondok Pesantren Al Asror, Gunung Pati, Semarang. Kajian ini menyoroti
pelestarian sekaligus adaptasi elemen-elemen utama turats seperti studi kitab kuning, relasi guru-murid berbasis
sanad, pola pembelajaran lisan, serta pembinaan adab dan etika belajar yang tetap dijaga sebagai fondasi metodologis
pesantren. Dalam konteks modernisasi pendidikan, penelitian ini mengamati bagaimana tradisi tersebut mengalami
penyesuaian tanpa kehilangan akar epistemologisnya. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, penelitian ini
mengeksplorasi praktik pembelajaran di kelas, struktur kurikulum, serta pandangan para pemangku pesantren
melalui observasi, wawancara mendalam, dan analisis dokumen. Temuan lapangan menunjukkan bahwa Pesantren
Al Asror mampu memadukan warisan keilmuan klasik dengan kebutuhan pendidikan modern, termasuk penerapan
strategi pembelajaran yang lebih sistematis, penguatan manajemen kurikulum, dan pemanfaatan teknologi digital
sebagai sarana pendukung belajar. Sinergi antara nilai-nilai tradisi dan tuntutan zaman ini menegaskan bahwa turats
tidak hanya relevan, tetapi juga tetap menjadi sumber nilai, etos, serta kerangka berpikir yang memperkaya inovasi
pendidikan pesantren. Lebih jauh, hasil penelitian menekankan bahwa kemampuan pesantren dalam
mengharmonikan warisan intelektual klasik dengan perkembangan sosial, teknologi, dan pedagogis merupakan
faktor strategis bagi ketahanan, kontinuitas, dan daya saing pendidikan Islam di era modern.

Kata kunci: Kitab Kuning; Modernisasi Pendidikan; Pendidikan Pesantren; Tradisi Islam; Turats Kontemporer

1. PENDAHULUAN

Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia dalam beberapa dekade terakhir
memperlihatkan percepatan yang cukup tajam, dipengaruhi oleh kemajuan teknologi, tuntutan
kompetensi global, serta meningkatnya ekspektasi masyarakat terhadap lembaga pendidikan

Islam (Azra, 2015). Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Nusantara, berada

Naskah Masuk: 12 November 2025; Revisi: 18 Desember 2025, Diterima: 16 Januari 2026;
Terbit: 21 Januari 2026


https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2892
https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2892
https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah
mailto:tsanilmafasa05@gmail.com
mailto:anazahra705@gmail.com
mailto:melindawahyu43@gmail.com
mailto:umilaila7658@gmail.com
mailto:anomdwi26@gmail.com
mailto:rikza@walisongo.ac.id
mailto:tsanilmafasa05@gmail.com

Relevansi Tradisi Keilmuan Islam Klasik Terhadap Sistem Pendidikan Islam Kontemporer di Pondok
Al Asror Gunung Pati Semarang

dalam posisi yang unik: mereka dituntut untuk menjaga turats sebagai identitas keilmuan,
sekaligus merespons arus modernisasi yang mendorong adanya kurikulum yang lebih
sistematis, metode pembelajaran yang efektif, dan pemanfaatan teknologi digital (Dhofier,
2011). Tantangan ini tampak jelas pada Pondok Pesantren Al Asror, Gunung Pati, Semarang,
yang mengupayakan integrasi antara tradisi intelektual klasik dengan pembaruan struktural
dalam sistem pendidikannya (Muzakki, 2021).

Diskursus mengenai pembaruan pesantren sering kali diwarnai oleh sejumlah asumsi.
Sebagian pihak menilai pesantren sebagai lembaga yang cenderung statis sehingga dianggap
kurang responsif terhadap perubahan (Bruinessen, 1995). Di sisi lain, terdapat kekhawatiran
bahwa modernisasi akan mengurangi peran kitab kuning dan melemahkan transmisi ilmu
klasik yang berbasis talaqqi dan sanad (Madjid, 1997). Kedua asumsi ini menunjukkan
perlunya kajian lebih mendalam mengenai bagaimana pesantren sebenarnya bernegosiasi
dengan modernisasi. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa banyak pesantren mampu
bertransformasi secara selektif tanpa menghilangkan karakter epistemologisnya (Zarkasyi,
2018), dan Pesantren Al Asror menjadi salah satu contohnya.

Tradisi keilmuan klasik seperti pengajaran kitab kuning, sistem talaqqi, sorogan,
musyafahah, sanad keilmuan, serta pembinaan adab telah lama menjadi fondasi spiritual dan
metodologis dalam pembentukan karakter santri (Dhofier, 2011). Tradisi ini bukan sekadar
metode belajar, melainkan membentuk struktur pikir dan etos keilmuan yang menjadi ciri khas
pesantren. Namun, tuntutan pendidikan masa kini mengharuskan adanya integrasi metode
pembelajaran yang lebih terstruktur dan pemanfaatan teknologi digital untuk memperkuat
efektivitas proses belajar (Hilmy, 2020). Di Pesantren Al Asror, integrasi ini tidak dilakukan
dengan menanggalkan tradisi, tetapi melalui penyesuaian bertahap yang menjaga
keseimbangan antara kedalaman turats dan kebutuhan praktis pembelajaran modern
(Muzakki,2021)

Dalam diskusi akademik, terdapat dua pandangan besar terkait arah perkembangan
pesantren. Kalangan tradisionalis menganggap pembaruan dapat mengurangi intensitas
penguasaan ilmu-ilmu klasik (Bruinessen, 1999). Sementara itu, kalangan reformis menilai
bahwa tanpa inovasi, pesantren akan kesulitan bersaing dengan lembaga pendidikan lain di era
global (Nata, 2016). Penelitian ini berupaya menempatkan kedua pandangan tersebut secara
proporsional dengan mengkaji realitas empiris di Pesantren Al Asror, guna melihat apakah
integrasi tradisi dan modernitas dapat berlangsung harmonis dan produktif.

Urgensi penelitian ini semakin terlihat ketika mempertimbangkan bahwa setiap

pesantren memiliki struktur kepemimpinan, kurikulum, dan pola adaptasi yang berbeda-beda

50 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 49-57

(Azra, 2019). Pendekatan studi kasus tetap penting dilakukan untuk memahami dinamika
integrasi turats dan inovasi dalam konteks yang lebih spesifik. Pesantren Al Asror
menunjukkan karakteristik unik dalam mempertahankan tradisi sekaligus mengembangkan
pembaruan kurikulum dan strategi pembelajaran yang sesuai dengan tuntutan pendidikan
kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini bukan hanya mendeskripsikan bentuk-bentuk
tradisi klasik yang dipertahankan, tetapi juga menganalisis bagaimana tradisi tersebut
diharmonisasikan dengan kebutuhan kompetensi modern serta faktor-faktor yang

memfasilitasi integrasi keduanya (Burhanudin, 2017).

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan cara deskritif untuk
mengeksplorasi dan memahami hubungan tradisi ilmu islam klasik dengan sistem pendidikan
islam modern di Pondok Pesantren Al-Asror, Gunungpati, Semarang. Metode ini dipilih karena
dapat membantu mendapatkan informasi yang lebih mendalam dan sesuai konteks tentang
yang diteliti melalui interaksi langsung dengan sumber data.

Pengumpulan data dilakukan dengan 2 cara utama, yaitu wawancara dan membaca.
Penelitian dilakukan di Pondok Pesantren Al-Asror untuk melihat langsung penerapan tradisi
ilmu islam yang sudah ada sejak lama dalam proses belajar. Penelitian ini bertujuan untuk
mengetahui situasi dan perkembangan yang terjadi di lapangan dengan cara yang alami.

Selanjutnya, wawancara yang tidak terlalu kaku dengan beberapa orang yang terlibat
dalam pendidikan di pondok, seperti ustadz, pengurus, dan santri. Wawancara ini bertujuan
untuk mengetahui pendapat, pengalaman, dan pemahaman mereka tentang hubungan anatar
tradisi ilmu 1slam yang sudah lama dan cara belajar yang kita gunakan sekarang.

Selain itu, juga melakukan penelitian tentang literasi internet untuk melihat sumber-
sumber dari perpustakaan digital dan jurnal akademik yang berkaitan dengan tradisi ilmu islam
klasik, dan pendidikan ilmu islam saat ini. Literasi ini bertujuan untuk memberikan dasar
teoritis dan juga untuk membandingkan hasil yang ditemukan di lapangan dengan penelitian
yang sudah ada sebelumnya.

Data yang sudah dikumpulkan juga diperiksa dengan cara yang mendalam. Hal ini
dilakukan dengan mengelompokkan dan mengkategorikan serta memberi makna pada data
tersebut. Ini bertujuan untuk memahami betapa pentingnya tradisi keilmuwan islam klasik

dalam pendidikan islam di pondok pesantren ini.



Relevansi Tradisi Keilmuan Islam Klasik Terhadap Sistem Pendidikan Islam Kontemporer di Pondok
Al Asror Gunung Pati Semarang

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Di Pondok Pesantren Al-Asror, pola pembelajaran talaqqi tetap menjadi salah satu
mekanisme inti dalam proses transmisi ilmu. Dalam pola ini, santri belajar secara langsung dari
guru melalui pembacaan, penjelasan, dan pemaknaan teks, biasanya dalam format halagah
yang menempatkan guru sebagai pusat otoritas keilmuan. Model tersebut tidak hanya
memastikan penyerapan materi, tetapi juga melibatkan internalisasi nilai spiritual dan etos
ilmiah yang menjadi ciri pendidikan Islam klasik (Azra, 2014; Mu’ammar, 2020).

Tradisi sanad keilmuan juga masih dijaga, terutama dalam pengajaran kitab-kitab
tertentu yang memiliki garis transmisi guru-murid hingga ulama terdahulu. Praktik sanad
memberikan legitimasi keilmuan serta menjaga kesinambungan otoritas akademik dalam
lingkungan pesantren. Sanad dianggap sebagai penghubung antara generasi masa kini dengan
tradisi keilmuan klasik Islam yang panjang (Nadewa, 2019; Ramadan, 2021).

Metode pembelajaran sorogan, di mana santri membaca kitab di hadapan guru untuk
diperiksa secara individual, masih digunakan di beberapa kelas. Sorogan mengasah ketelitian
membaca teks klasik sekaligus melatih kemandirian belajar. Sementara itu, metode bandongan,
guru membaca kitab, menerjemahkan, dan memberikan syarah, menjadi media pengajaran
kolektif yang paling umum. Kedua metode tersebut merupakan teknik edukasi yang telah
mengakar lama dalam tradisi pesantren Nusantara (Bruinessen, 1999; Zamakhsyari Dhofier,
2011).

Penggunaan kitab kuning tetap menjadi fondasi utama kurikulum di Al-Asror,
terutama dalam bidang fikih, tasawuf, hadis, dan tafsir. Kitab-kitab klasik tersebut berfungsi
sebagai sarana penguatan nalar bahasa Arab, kemampuan memahami teks, serta
memperkenalkan metodologi berpikir para ulama terdahulu. Keberlanjutan penggunaan kitab
kuning menunjukkan komitmen pesantren dalam memelihara literatur turas sebagai sumber
utama otoritas keagamaan (Fauzi, 2018; Rofiq, 2022).

Adab antara guru dan santri tetap dijunjung sebagai inti dari proses pendidikan. Di Al-
Asror, penghormatan kepada guru, kedisiplinan, sikap rendah hati, serta kesopanan perilaku
dianggap sebagai prasyarat agar ilmu dapat bermanfaat dan membawa keberkahan. Hal ini
sejalan dengan pandangan klasik yang menempatkan akhlak sebagai fondasi utama dalam
menuntut ilmu (Al-Zarnuji, 2010; Madjid, 1997).

Temuan menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Al-Asror tetap mempertahankan corak
keilmuan klasik melalui praktik talaqqi, sanad, metode kitab kuning, serta penekanan pada
adab. Semua komponen tersebut bukan sekadar tradisi pedagogis, tetapi juga merupakan sistem

nilai yang membentuk identitas pendidikan pesantren sebagai lembaga yang menggabungkan

52 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 49-57

tradisi dan kebutuhan pendidikan kontemporer.

Pertanyaan utamanya adalah bagaimana warga Pondok Pesantren Al-Asror (santri,
ustaz, dan pengelola) memaknai keberlanjutan tradisi keilmuan klasik di tengah sistem
pendidikan yang kini semakin modern dan digital. Tradisi klasik dianggap memiliki nilai
intrinsik yang tetap relevan. Sistem modern dipersepsikan dapat menggeser otoritas keilmuan
lama. Warga pesantren memiliki pengalaman langsung dalam praktik tradisi seperti sorogan,
bandongan, talaqqi, dan sanad.

Ada kemungkinan sebagian warga menilai tradisi klasik tidak lagi cukup untuk
menjawab tuntutan literasi digital dan kebutuhan kompetensi abad 21. Namun pandangan ini
biasanya minoritas karena kultur pesantren menempatkan tradisi sebagai pilar utama
pendidikan.

Hasil wawancara dan observasi menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Al-Asror
masih mempertahankan tradisi keilmuan Islam klasik melalui penggunaan kitab kuning dan
metode pembelajaran tradisional seperti bandongan dan sorogan, meskipun lingkungan
pesantren sudah berkembang ke arah modern. Tradisi tersebut dianggap penting terutama
dalam kajian fikih agar hukum-hukum ibadah tetap berlandaskan sumber ulama terdahulu dan
tidak terpengaruh oleh perubahan zaman. Namun demikian, dalam aspek akhlak dan proses
pendidikan, pesantren melakukan penyesuaian agar relevan dengan karakter generasi masa kini
yang lebih kritis dan akrab dengan teknologi. Sistem pendidikan juga memadukan pendidikan
formal dan nonformal, dengan teknologi digunakan sebagai alat bantu dalam pembelajaran.
Secara keseluruhan, pesantren berupaya menjaga nilai tradisi keilmuan Islam klasik sembari
mengintegrasikan pendekatan modern agar tetap relevan dalam konteks pendidikan
kontemporer. (Rizky Kurnia, 2025)

Di sisi lain, sistem pendidikan modern juga diterapkan melalui kombinasi pendidikan
formal (seperti MTS, MA, dan SMK) serta pendidikan non-formal berupa pengajian kitab dan
madin. Teknologi digital digunakan sebagai sarana tambahan untuk memperkaya
pembelajaran, meskipun integrasi kurikulum umum dan agama belum sepenuhnya diterapkan
karena fokus masih pada pendalaman ilmu agama. Pesantren juga menyediakan pelatihan
keterampilan, seperti usaha mandiri, koperasi pondok, kriya atau pembuatan mebel kayu untuk
melatih kemandirian santri. (Abdul Salam, 2025)

Santri memiliki respons berbeda terhadap metode tradisional, namun sebagian besar
dapat beradaptasi dan mengikuti sistem yang berlaku. Tantangan terbesar muncul akibat
perubahan karakter santri zaman sekarang yang lebih dekat dengan dunia digital dibanding

santri generasi sebelumnya. (Raehan Surya, 2025)



Relevansi Tradisi Keilmuan Islam Klasik Terhadap Sistem Pendidikan Islam Kontemporer di Pondok
Al Asror Gunung Pati Semarang

Narasumber menilai bahwa penggabungan sistem klasik dan modern tetap relevan
selama dilakukan dengan pembatasan dan penyesuaian untuk mengurangi dampak negatif
masing-masing sistem. la menyimpulkan bahwa perpaduan keduanya lebih baik daripada
memilih salah satunya, karena sistem klasik menjaga jati diri pesantren, sedangkan sistem
modern membantu pesantren mengikuti perkembangan zaman. (Raehan Surya, 2025)

Menurut Kang Yoga, perpaduan sistem klasik dan modern tidak menimbulkan
pertentangan, tetapi justru saling menguatkan apabila diatur dengan baik. Dengan demikian,
integrasi kedua pendekatan pendidikan tersebut dinilai relevan untuk mencetak santri yang
berakhlak, berilmu, dan adaptif dengan perkembangan zaman. (Yoga Prasetya, 2025)

Tradisi keilmuan klasik masih dipertahankan melalui metode seperti sorogan,
bandongan, musyawarah, dan lalaran, serta penggunaan kitab kuning. Metode-metode
tersebut dinilai penting karena bukan hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga menanamkan
adab, kedisiplinan, dan karakter santri.Dalam pelaksanaannya, sistem ini melibatkan kiai,
ustadz, guru mukim, serta alumni pondok besar seperti Tegal Rejo dan Lirboyo. (Hafidzul
Mustofa, 2025)

Relevansi kedua sistem tampak pada usaha pondok menjaga keseimbangan antara
tradisi klasik dan kebutuhan pembelajaran modern. Tradisi klasik tetap dianggap efektif dalam
membentuk karakter, terutama dalam adab, sedangkan pendidikan kontemporer penting untuk
bekal menghadapi perkembangan zaman. Meskipun terdapat tantangan berupa perbedaan
budaya dan penggunaan teknologi, pesantren mengatasi hal tersebut dengan seminar atau
kegiatan yang memadukan kedua pendekatan. Secara umum, perpaduan keduanya dinilai
positif dan diterima baik oleh santri karena memberikan keseimbangan antara ilmu agama dan
ilmu dunia. (Ikhram Maulana, 2025)

Tantangan yang muncul adalah bagaimana mempertahankan kekuatan tradisi tanpa
menutup diri terhadap pembelajaran modern. Sebagian ustaz mengakui bahwa beban
administratif dari kurikulum formal dan integrasi teknologi membuat proses talaqqi perlu
adaptasi.

Temuan ini sejalan dengan teori al-Attas tentang ta’dib sebagai kerangka pembentukan
manusia beradab (al-Attas, 1993) dan dengan konsep “neo-tradisionalisme pesantren”
yang dibahas Azra (2019). “Efektivitas” diukur tidak hanya secara akademik, tetapi juga secara
spiritual, moral, dan kedisiplinan. Tradisi klasik memiliki mekanisme internal yang dapat
memperkuat kurikulum modern.

Pendekatan klasik dianggap lambat oleh sebagian santri sehingga berpotensi

menghambat capaian akademik formal. Namun pandangan ini terbantahkan oleh data

54 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 49-57

performa santri yang stabil. Tradisi keilmuan klasik ternyata berpengaruh signifikan terhadap
efektivitas pendidikan kontemporer. Ketekunan dalam sorogan memperkuat kemampuan
membaca kitab kuning. Metode bandongan mendorong disiplin mendengar dan mencatat.
Kegiatan halagah membangun komunitas belajar yang kohesif. Talaqqi menanamkan
kedalaman pemahaman dan komitmen spiritual melalui hubungan guru—murid (sanad).

Integrasi tradisi dengan kurikulum Kemenag dan penggunaan perangkat digital (seperti
aplikasi kitab kuning atau platform pembelajaran) menunjukkan bahwa Al-Asror berada pada
fase hibrida: tidak meninggalkan tradisi, tetapi memanfaatkan teknologi untuk mempercepat
literasi (Rahmawati & Nugroho, 2024). Pembelajaran kitab melalui pertemuan luring namun
dibantu rekaman digital dapat menjadi model “blended salafiyyah” yang menjanjikan.

Teori-teori seperti ta’dib, modernisasi pesantren, dan integrasi tradisi-modern cukup
kompatibel dengan realitas Al-Asror.
a. Al-Attas (ta’dib).
Temuan bahwa santri menjaga adab, disiplin, dan hubungan transformatif dengan guru
sejalan dengan gagasan ta’dib sebagai inti pendidikan Islam.
b. Azra (modernisasi pesantren)
Al-Asror memperlihatkan model modernisasi bertahap: tetap mempertahankan kitab
klasik, namun membuka diri pada kurikulum formal dan literasi digital.
c. Nasr (spiritualitas sebagai puncak pendidikan)
Penekanan pesantren pada akhlak dan spiritualitas konsisten dengan argumen Nasr bahwa
pendidikan Islam harus berlandaskan metafisika dan etika.
d. Hidayat (2018) sanad dan otoritas ilmu
Praktik talaqqi dan sanad di Al-Asror memperkuat legitimasi keilmuan dan memastikan
autentisitas transmisi ilmu.

Al-Asror tampak tidak hanya salaf (tradisional) atau khalaf (modern), tetapi hybrid:
menggabungkan struktur kurikulum formal, akses digital, serta pola keilmuan klasik seperti
sorogan, bandongan, dan halaqah. Model ini mendukung gagasan “kontinuitas tradisi” dalam
konteks pendidikan modern. Pesantren seperti Al-Asror dapat menjadi model pengembangan
“neo-salaf hybrid learning”—yakni mempertahankan sanad dan kedalaman ilmu, namun
memanfaatkan teknologi sebagai sarana, bukan sebagai otoritas baru.

Bagi pesantren, penelitian ini menegaskan bahwa tradisi klasik bukan hambatan,
melainkan fondasi etis dan epistemologis bagi modernisasi. Bagi pendidikan Islam, hasil
penelitian memperlihatkan pentingnya membangun model integratif yang memadukan adab,

sanad, dan literasi digital. Bagi pengembangan kurikulum, temuan ini membuka peluang



Relevansi Tradisi Keilmuan Islam Klasik Terhadap Sistem Pendidikan Islam Kontemporer di Pondok
Al Asror Gunung Pati Semarang

menyusun desain kurikulum hybrid yang menggabungkan kajian kitab kuning, pedagogi
modern, dan teknologi digital sebagai alat bantu. Pesantren dapat mengembangkan platform
digital yang tetap berbasis sanad, misalnya database guru, rekaman halaqah, atau modul

interaktif yang menguatkan kedalaman ilmu, bukan sekadar mempercepat akses informasi.

4. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Al-Asror mampu
mempertahankan tradisi keilmuan Islam klasik sekaligus beradaptasi dengan perkembangan
pendidikan modern. Tradisi seperti talaqqi, sorogan, bandongan, halagah, sanad keilmuan,
serta penggunaan kitab kuning tidak hanya tetap dipertahankan, tetapi juga menjadi fondasi
utama dalam pembentukan karakter, adab, dan kedalaman spiritual santri. Di sisi lain,
pesantren mulai menerapkan pendekatan pembelajaran modern melalui kurikulum formal,
penggunaan teknologi digital, serta pelatihan keterampilan untuk memenuhi tuntutan
kompetensi abad 21. Integrasi kedua sistem ini menciptakan model pendidikan hybrid yang
harmonis, di mana modernisasi tidak menghilangkan identitas klasik pesantren, melainkan
memperkuat relevansinya di era kontemporer. Dengan demikian, pesantren membuktikan
bahwa turats bukan hambatan terhadap inovasi, tetapi justru menjadi landasan epistemologis

yang memperkaya proses pendidikan Islam modern.

UCAKAPAN TERIMA KASIH

Penulis menyampaikan rasa terima kasih yang sebesar-besarnya kepada seluruh pihak
yang telah berkontribusi dalam penyelesaian penelitian dan penulisan artikel ini. Ucapan
terima kasih ditujukan kepada pimpinan Pondok Pesantren Al-Asror, para ustaz, pengurus,
dan santri yang telah memberikan kesempatan, waktu, serta informasi berharga selama proses
observasi dan wawancara. Penghargaan yang tulus juga diberikan kepada para dosen
pembimbing dan rekan sejawat yang telah memberikan masukan konstruktif dalam
penyusunan karya ilmiah ini. Semoga segala bantuan, dukungan, dan kerja sama ini menjadi

amal kebaikan dan memperoleh balasan terbaik dari Allah SWT.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. International Institute of Islamic Thought and
Civilization (ISTAC).

Al-Zarnuji. (2010). Ta’lim al-muta’allim. Pustaka Al-Hidayah.

56 AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 49-57

Azra, A. (2014). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju milenium baru. L.ogos
Wacana [Imu.

Azra, A. (2015). Jaringan ulama Nusantara. Prenada Media Group.
Azra, A. (2019). Modernisasi pesantren. Prenada Media Group.

Billett, S. (2011). Vocational education. Springer Netherlands. https://doi.org/10.1007/978-94-
007-1954-5

Bruinessen, M. van. (1995). Kitab kuning, pesantren, dan tarekat. Mizan.

Bruinessen, M. van. (1999). Tradisi, relasi kuasa, dan pencarian identitas. Mizan.
Burhanudin, J. (2017). Ulama dan kekuasaan di Indonesia. Mizan.

Chatib, M. (2012). Orang tuanya manusia. Kaifa.

Damsar. (2011). Pengantar sosiologi pendidikan. Kencana Prenada Media Group.
Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai. LP3ES.

Fagir, A. (2018). Karakter sekolah bermutu melalui mediasi komunikasi kepemimpinan. JISIP
(Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik), 2(2). https://doi.org/10.58258/jisip.v2i2.577

Fauzi, A. (2018). Penguatan literasi santri melalui kitab kuning. Jurnal Pendidikan Islam, 7(1).

Gunawan, H. S. (2020). Panduan dan modul kurikulum LPPTKA BKPRMI. LPPTKA
BKPRMI.

Hergenhahn, B. R. (n.d.). Theories of learning (7th ed.). Pearson.

Hidayat, A. (2018). Sanad dan otoritas ilmu dalam Islam. Jurnal Studi Keislaman, 12(2).
Hilmy, M. (2020). Pendidikan Islam di era digital. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(2).
Madjid, N. (1997). Bilik-bilik pesantren. Paramadina.

Mu’ammar, M. (2020). Model pembelajaran klasik pesantren. Jurnal Tarbiyah Islamiyyah,
9(1).

Muzakki, A. (2021). Transformasi pendidikan pesantren. Jurnal Pendidikan Agama Islam,
10(2).

Nadewa, R. (2019). Sanad keilmuan dalam tradisi pesantren. Jurnal llmu Keislaman, 4(1).
Nata, A. (2016). Pembaruan pendidikan Islam di Indonesia. Rajawali Pers.

Rahmawati, F., & Nugroho, S. (2024). Digitalisasi turats di pesantren. Jurnal Teknologi
Pendidikan, 8(1).

Ramadan, M. (2021). Otoritas sanad dalam studi hadis. Jurnal Studi Islam, 6(2).

Retnoningsih, E. (2020). Tata kelola sekolah efektif menuju sekolah yang berkualitas.
https://doi.org/10.35542/osf.i0/ade2g

Rofiq, M. (2022). Kajian kitab kuning dan relevansinya. Jurnal Pendidikan Pesantren, 5(1).
Santrock, J. W. (n.d.). Psikologi pendidikan (2nd ed.). Kencana.

Snedden, D. (n.d.). Vocational education. The Macmillan Company.
Suwito. (2008). Sejarah sosial pendidikan Islam. Kencana Prenada Media Group.


https://doi.org/10.1007/978-94-007-1954-5
https://doi.org/10.1007/978-94-007-1954-5
https://doi.org/10.58258/jisip.v2i2.577
https://doi.org/10.35542/osf.io/ade2g

