
 
Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 

Volume 4, Nomor 1, Januari 2026 
 e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 49-57 

DOI: https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2892 
Tersedia: https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah 

 

Naskah Masuk: 12 November 2025; Revisi: 18 Desember 2025; Diterima: 16 Januari 2026;  
Terbit: 21 Januari 2026 
  
 
  

Relevansi Tradisi Keilmuan Islam Klasik Terhadap Sistem Pendidikan 

Islam Kontemporer di Pondok Al Asror Gunung Pati Semarang 
 

Aghisna Tsanil Mafasa1*, Ana Zahratun Nisa2, Melinda Wahyu Ningrum3, Umi Lailatul 

Maghfiroh4, Anom Dwiyantoro5, Rikza Chamami6 
1-6Universitas Islam Negeri Walisongo, Semarang, Indonesia 

Email: tsanilmafasa05@gmail.com1*, anazahra705@gmail.com2, melindawahyu43@gmail.com3, 

umilaila7658@gmail.com4, anomdwi26@gmail.com5, rikza@walisongo.ac.id6 

*Penulis korespondensi: tsanilmafasa05@gmail.com1 

 

Abstract. This research traces the role of classical Islamic intellectual traditions in shaping the direction and 

character of the contemporary Islamic education system at the Al Asror Islamic Boarding School, Gunung Pati, 

Semarang. This study highlights the preservation and adaptation of the main elements of turats such as the study of 

the yellow book, sanad-based teacher-student relations, oral learning patterns, and the development of manners and 

learning ethics which are maintained as the methodological foundation of Islamic boarding schools. In the context 

of educational modernization, this study observes how the tradition undergoes adjustment without losing its 

epistemological roots. Using a qualitative approach, this study explores classroom learning practices, curriculum 

structure, and views of pesantren stakeholders through observation, in-depth interviews, and document analysis. 

Field findings show that the Al Asror Islamic Boarding School is able to combine classical scientific heritage with 

modern educational needs, including the implementation of more systematic learning strategies, strengthening 

curriculum management, and the use of digital technology as a means of supporting learning. The synergy between 

traditional values and the demands of this era confirms that turats are not only relevant, but also remain a source 

of values, ethos, and a framework of thinking that enriches Islamic boarding school educational innovations. 

Furthermore, the results of the study emphasize that the ability of pesantren to harmonize classical intellectual 

heritage with social, technological, and pedagogical developments is a strategic factor for the resilience, continuity, 

and competitiveness of Islamic education in the modern era. 

 

Keywords: Contemporary Turats; Islamic Boarding School Education; Islamic Tradition; Modernization of 

Education; The Yellow Book 

 

Abstrak. Penelitian ini menelusuri peran tradisi intelektual Islam klasik dalam membentuk arah dan karakter sistem 

pendidikan Islam kontemporer di Pondok Pesantren Al Asror, Gunung Pati, Semarang. Kajian ini menyoroti 

pelestarian sekaligus adaptasi elemen-elemen utama turats seperti studi kitab kuning, relasi guru-murid berbasis 

sanad, pola pembelajaran lisan, serta pembinaan adab dan etika belajar yang tetap dijaga sebagai fondasi metodologis 

pesantren. Dalam konteks modernisasi pendidikan, penelitian ini mengamati bagaimana tradisi tersebut mengalami 

penyesuaian tanpa kehilangan akar epistemologisnya. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, penelitian ini 

mengeksplorasi praktik pembelajaran di kelas, struktur kurikulum, serta pandangan para pemangku pesantren 

melalui observasi, wawancara mendalam, dan analisis dokumen. Temuan lapangan menunjukkan bahwa Pesantren 

Al Asror mampu memadukan warisan keilmuan klasik dengan kebutuhan pendidikan modern, termasuk penerapan 

strategi pembelajaran yang lebih sistematis, penguatan manajemen kurikulum, dan pemanfaatan teknologi digital 

sebagai sarana pendukung belajar. Sinergi antara nilai-nilai tradisi dan tuntutan zaman ini menegaskan bahwa turats 

tidak hanya relevan, tetapi juga tetap menjadi sumber nilai, etos, serta kerangka berpikir yang memperkaya inovasi 

pendidikan pesantren. Lebih jauh, hasil penelitian menekankan bahwa kemampuan pesantren dalam 

mengharmonikan warisan intelektual klasik dengan perkembangan sosial, teknologi, dan pedagogis merupakan 

faktor strategis bagi ketahanan, kontinuitas, dan daya saing pendidikan Islam di era modern. 

 

Kata kunci: Kitab Kuning; Modernisasi Pendidikan; Pendidikan Pesantren; Tradisi Islam; Turats Kontemporer 

 

1. PENDAHULUAN 

Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia dalam beberapa dekade terakhir 

memperlihatkan percepatan yang cukup tajam, dipengaruhi oleh kemajuan teknologi, tuntutan 

kompetensi global, serta meningkatnya ekspektasi masyarakat terhadap lembaga pendidikan 

Islam (Azra, 2015). Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Nusantara, berada 

https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2892
https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2892
https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah
mailto:tsanilmafasa05@gmail.com
mailto:anazahra705@gmail.com
mailto:melindawahyu43@gmail.com
mailto:umilaila7658@gmail.com
mailto:anomdwi26@gmail.com
mailto:rikza@walisongo.ac.id
mailto:tsanilmafasa05@gmail.com


 
 

Relevansi Tradisi Keilmuan Islam Klasik Terhadap Sistem Pendidikan Islam Kontemporer di Pondok 
Al Asror Gunung Pati Semarang 

50         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026  

 

 

dalam posisi yang unik: mereka dituntut untuk menjaga turats sebagai identitas keilmuan, 

sekaligus merespons arus modernisasi yang mendorong adanya kurikulum yang lebih 

sistematis, metode pembelajaran yang efektif, dan pemanfaatan teknologi digital (Dhofier, 

2011). Tantangan ini tampak jelas pada Pondok Pesantren Al Asror, Gunung Pati, Semarang, 

yang mengupayakan integrasi antara tradisi intelektual klasik dengan pembaruan struktural 

dalam sistem pendidikannya (Muzakki, 2021). 

Diskursus mengenai pembaruan pesantren sering kali diwarnai oleh sejumlah asumsi. 

Sebagian pihak menilai pesantren sebagai lembaga yang cenderung statis sehingga dianggap 

kurang responsif terhadap perubahan (Bruinessen, 1995). Di sisi lain, terdapat kekhawatiran 

bahwa modernisasi akan mengurangi peran kitab kuning dan melemahkan transmisi ilmu 

klasik yang berbasis talaqqi dan sanad (Madjid, 1997). Kedua asumsi ini menunjukkan 

perlunya kajian lebih mendalam mengenai bagaimana pesantren sebenarnya bernegosiasi 

dengan modernisasi. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa banyak pesantren mampu 

bertransformasi secara selektif tanpa menghilangkan karakter epistemologisnya (Zarkasyi, 

2018), dan Pesantren Al Asror menjadi salah satu contohnya. 

Tradisi keilmuan klasik seperti pengajaran kitab kuning, sistem talaqqi, sorogan, 

musyafahah, sanad keilmuan, serta pembinaan adab telah lama menjadi fondasi spiritual dan 

metodologis dalam pembentukan karakter santri (Dhofier, 2011). Tradisi ini bukan sekadar 

metode belajar, melainkan membentuk struktur pikir dan etos keilmuan yang menjadi ciri khas 

pesantren. Namun, tuntutan pendidikan masa kini mengharuskan adanya integrasi metode 

pembelajaran yang lebih terstruktur dan pemanfaatan teknologi digital untuk memperkuat 

efektivitas proses belajar (Hilmy, 2020). Di Pesantren Al Asror, integrasi ini tidak dilakukan 

dengan menanggalkan tradisi, tetapi melalui penyesuaian bertahap yang menjaga 

keseimbangan antara kedalaman turats dan kebutuhan praktis pembelajaran modern 

(Muzakki,2021) 

Dalam diskusi akademik, terdapat dua pandangan besar terkait arah perkembangan 

pesantren. Kalangan tradisionalis menganggap pembaruan dapat mengurangi intensitas 

penguasaan ilmu-ilmu klasik (Bruinessen, 1999). Sementara itu, kalangan reformis menilai 

bahwa tanpa inovasi, pesantren akan kesulitan bersaing dengan lembaga pendidikan lain di era 

global (Nata, 2016). Penelitian ini berupaya menempatkan kedua pandangan tersebut secara 

proporsional dengan mengkaji realitas empiris di Pesantren Al Asror, guna melihat apakah 

integrasi tradisi dan modernitas dapat berlangsung harmonis dan produktif. 

Urgensi penelitian ini semakin terlihat ketika mempertimbangkan bahwa setiap 

pesantren memiliki struktur kepemimpinan, kurikulum, dan pola adaptasi yang berbeda-beda 



 
 

e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 49-57 

(Azra, 2019). Pendekatan studi kasus tetap penting dilakukan untuk memahami dinamika 

integrasi turats dan inovasi dalam konteks yang lebih spesifik. Pesantren Al Asror 

menunjukkan karakteristik unik dalam mempertahankan tradisi sekaligus mengembangkan 

pembaruan kurikulum dan strategi pembelajaran yang sesuai dengan tuntutan pendidikan 

kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini bukan hanya mendeskripsikan bentuk-bentuk 

tradisi klasik yang dipertahankan, tetapi juga menganalisis bagaimana tradisi tersebut 

diharmonisasikan dengan kebutuhan kompetensi modern serta faktor-faktor yang 

memfasilitasi integrasi keduanya (Burhanudin, 2017). 

 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan cara deskritif untuk 

mengeksplorasi dan memahami hubungan tradisi ilmu islam klasik dengan sistem pendidikan 

islam modern di Pondok Pesantren Al-Asror, Gunungpati, Semarang. Metode ini dipilih karena 

dapat membantu mendapatkan informasi yang lebih mendalam dan sesuai konteks tentang 

yang diteliti melalui interaksi langsung dengan sumber data. 

Pengumpulan data dilakukan dengan 2 cara utama, yaitu wawancara dan membaca. 

Penelitian dilakukan di Pondok Pesantren Al-Asror untuk melihat langsung penerapan tradisi 

ilmu islam yang sudah ada sejak lama dalam proses belajar. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengetahui situasi dan perkembangan yang terjadi di lapangan dengan cara yang alami. 

Selanjutnya, wawancara yang tidak terlalu kaku dengan beberapa orang yang terlibat 

dalam pendidikan di pondok, seperti ustadz, pengurus, dan santri. Wawancara ini bertujuan 

untuk mengetahui pendapat, pengalaman, dan pemahaman mereka tentang hubungan anatar 

tradisi ilmu islam yang sudah lama dan cara belajar yang kita gunakan sekarang. 

Selain itu, juga melakukan penelitian tentang literasi internet untuk melihat sumber-

sumber dari perpustakaan digital dan jurnal akademik yang berkaitan dengan tradisi ilmu islam 

klasik, dan pendidikan ilmu islam saat ini. Literasi ini bertujuan untuk memberikan dasar 

teoritis dan juga untuk membandingkan hasil yang ditemukan di lapangan dengan penelitian 

yang sudah ada sebelumnya. 

Data yang sudah dikumpulkan juga diperiksa dengan cara yang mendalam. Hal ini 

dilakukan dengan mengelompokkan dan mengkategorikan serta memberi makna pada data 

tersebut. Ini bertujuan untuk memahami betapa pentingnya tradisi keilmuwan islam klasik 

dalam pendidikan islam di pondok pesantren ini. 

 

  



 
 

Relevansi Tradisi Keilmuan Islam Klasik Terhadap Sistem Pendidikan Islam Kontemporer di Pondok 
Al Asror Gunung Pati Semarang 

52         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026  

 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Di Pondok Pesantren Al-Asror, pola pembelajaran talaqqi tetap menjadi salah satu 

mekanisme inti dalam proses transmisi ilmu. Dalam pola ini, santri belajar secara langsung dari 

guru melalui pembacaan, penjelasan, dan pemaknaan teks, biasanya dalam format halaqah 

yang menempatkan guru sebagai pusat otoritas keilmuan. Model tersebut tidak hanya 

memastikan penyerapan materi, tetapi juga melibatkan internalisasi nilai spiritual dan etos 

ilmiah yang menjadi ciri pendidikan Islam klasik (Azra, 2014; Mu’ammar, 2020). 

Tradisi sanad keilmuan juga masih dijaga, terutama dalam pengajaran kitab-kitab 

tertentu yang memiliki garis transmisi guru-murid hingga ulama terdahulu. Praktik sanad 

memberikan legitimasi keilmuan serta menjaga kesinambungan otoritas akademik dalam 

lingkungan pesantren. Sanad dianggap sebagai penghubung antara generasi masa kini dengan 

tradisi keilmuan klasik Islam yang panjang (Nadewa, 2019; Ramadan, 2021). 

Metode pembelajaran sorogan, di mana santri membaca kitab di hadapan guru untuk 

diperiksa secara individual, masih digunakan di beberapa kelas. Sorogan mengasah ketelitian 

membaca teks klasik sekaligus melatih kemandirian belajar. Sementara itu, metode bandongan, 

guru membaca kitab, menerjemahkan, dan memberikan syarah, menjadi media pengajaran 

kolektif yang paling umum. Kedua metode tersebut merupakan teknik edukasi yang telah 

mengakar lama dalam tradisi pesantren Nusantara (Bruinessen, 1999; Zamakhsyari Dhofier, 

2011). 

Penggunaan kitab kuning tetap menjadi fondasi utama kurikulum di Al-Asror, 

terutama dalam bidang fikih, tasawuf, hadis, dan tafsir. Kitab-kitab klasik tersebut berfungsi 

sebagai sarana penguatan nalar bahasa Arab, kemampuan memahami teks, serta 

memperkenalkan metodologi berpikir para ulama terdahulu. Keberlanjutan penggunaan kitab 

kuning menunjukkan komitmen pesantren dalam memelihara literatur turāṡ sebagai sumber 

utama otoritas keagamaan (Fauzi, 2018; Rofiq, 2022). 

Adab antara guru dan santri tetap dijunjung sebagai inti dari proses pendidikan. Di Al-

Asror, penghormatan kepada guru, kedisiplinan, sikap rendah hati, serta kesopanan perilaku 

dianggap sebagai prasyarat agar ilmu dapat bermanfaat dan membawa keberkahan. Hal ini 

sejalan dengan pandangan klasik yang menempatkan akhlak sebagai fondasi utama dalam 

menuntut ilmu (Al-Zarnuji, 2010; Madjid, 1997). 

Temuan menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Al-Asror tetap mempertahankan corak 

keilmuan klasik melalui praktik talaqqi, sanad, metode kitab kuning, serta penekanan pada 

adab. Semua komponen tersebut bukan sekadar tradisi pedagogis, tetapi juga merupakan sistem 

nilai yang membentuk identitas pendidikan pesantren sebagai lembaga yang menggabungkan 



 
 

e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 49-57 

tradisi dan kebutuhan pendidikan kontemporer. 

Pertanyaan utamanya adalah bagaimana warga Pondok Pesantren Al-Asror (santri, 

ustaz, dan pengelola) memaknai keberlanjutan tradisi keilmuan klasik di tengah sistem 

pendidikan yang kini semakin modern dan digital. Tradisi klasik dianggap memiliki nilai 

intrinsik yang tetap relevan. Sistem modern dipersepsikan dapat menggeser otoritas keilmuan 

lama. Warga pesantren memiliki pengalaman langsung dalam praktik tradisi seperti sorogan, 

bandongan, talaqqi, dan sanad. 

Ada kemungkinan sebagian warga menilai tradisi klasik tidak lagi cukup untuk 

menjawab tuntutan literasi digital dan kebutuhan kompetensi abad 21. Namun pandangan ini 

biasanya minoritas karena kultur pesantren menempatkan tradisi sebagai pilar utama 

pendidikan. 

Hasil wawancara dan observasi menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Al-Asror 

masih mempertahankan tradisi keilmuan Islam klasik melalui penggunaan kitab kuning dan 

metode pembelajaran tradisional seperti bandongan dan sorogan, meskipun lingkungan 

pesantren sudah berkembang ke arah modern. Tradisi tersebut dianggap penting terutama 

dalam kajian fikih agar hukum-hukum ibadah tetap berlandaskan sumber ulama terdahulu dan 

tidak terpengaruh oleh perubahan zaman. Namun demikian, dalam aspek akhlak dan proses 

pendidikan, pesantren melakukan penyesuaian agar relevan dengan karakter generasi masa kini 

yang lebih kritis dan akrab dengan teknologi. Sistem pendidikan juga memadukan pendidikan 

formal dan nonformal, dengan teknologi digunakan sebagai alat bantu dalam pembelajaran. 

Secara keseluruhan, pesantren berupaya menjaga nilai tradisi keilmuan Islam klasik sembari 

mengintegrasikan pendekatan modern agar tetap relevan dalam konteks pendidikan 

kontemporer. (Rizky Kurnia, 2025) 

Di sisi lain, sistem pendidikan modern juga diterapkan melalui kombinasi pendidikan 

formal (seperti MTS, MA, dan SMK) serta pendidikan non-formal berupa pengajian kitab dan 

madin. Teknologi digital digunakan sebagai sarana tambahan untuk memperkaya 

pembelajaran, meskipun integrasi kurikulum umum dan agama belum sepenuhnya diterapkan 

karena fokus masih pada pendalaman ilmu agama. Pesantren juga menyediakan pelatihan 

keterampilan, seperti usaha mandiri, koperasi pondok, kriya atau pembuatan mebel kayu untuk 

melatih kemandirian santri. (Abdul Salam, 2025) 

Santri memiliki respons berbeda terhadap metode tradisional, namun sebagian besar 

dapat beradaptasi dan mengikuti sistem yang berlaku. Tantangan terbesar muncul akibat 

perubahan karakter santri zaman sekarang yang lebih dekat dengan dunia digital dibanding 

santri generasi sebelumnya. (Raehan Surya, 2025) 



 
 

Relevansi Tradisi Keilmuan Islam Klasik Terhadap Sistem Pendidikan Islam Kontemporer di Pondok 
Al Asror Gunung Pati Semarang 

54         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026  

 

 

Narasumber menilai bahwa penggabungan sistem klasik dan modern tetap relevan 

selama dilakukan dengan pembatasan dan penyesuaian untuk mengurangi dampak negatif 

masing-masing sistem. Ia menyimpulkan bahwa perpaduan keduanya lebih baik daripada 

memilih salah satunya, karena sistem klasik menjaga jati diri pesantren, sedangkan sistem 

modern membantu pesantren mengikuti perkembangan zaman. (Raehan Surya, 2025) 

Menurut Kang Yoga, perpaduan sistem klasik dan modern tidak menimbulkan 

pertentangan, tetapi justru saling menguatkan apabila diatur dengan baik. Dengan demikian, 

integrasi kedua pendekatan pendidikan tersebut dinilai relevan untuk mencetak santri yang 

berakhlak, berilmu, dan adaptif dengan perkembangan zaman. (Yoga Prasetya, 2025) 

Tradisi keilmuan klasik masih dipertahankan melalui metode seperti sorogan, 

bandongan, musyawarah, dan lalaran, serta penggunaan kitab kuning. Metode-metode 

tersebut dinilai penting karena bukan hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga menanamkan 

adab, kedisiplinan, dan karakter santri.Dalam pelaksanaannya, sistem ini melibatkan kiai, 

ustadz, guru mukim, serta alumni pondok besar seperti Tegal Rejo dan Lirboyo. (Hafidzul 

Mustofa, 2025) 

Relevansi kedua sistem tampak pada usaha pondok menjaga keseimbangan antara 

tradisi klasik dan kebutuhan pembelajaran modern. Tradisi klasik tetap dianggap efektif dalam 

membentuk karakter, terutama dalam adab, sedangkan pendidikan kontemporer penting untuk 

bekal menghadapi perkembangan zaman. Meskipun terdapat tantangan berupa perbedaan 

budaya dan penggunaan teknologi, pesantren mengatasi hal tersebut dengan seminar atau 

kegiatan yang memadukan kedua pendekatan. Secara umum, perpaduan keduanya dinilai 

positif dan diterima baik oleh santri karena memberikan keseimbangan antara ilmu agama dan 

ilmu dunia. (Ikhram Maulana, 2025) 

Tantangan yang muncul adalah bagaimana mempertahankan kekuatan tradisi tanpa 

menutup diri terhadap pembelajaran modern. Sebagian ustaz mengakui bahwa beban 

administratif dari kurikulum formal dan integrasi teknologi membuat proses talaqqi perlu 

adaptasi. 

Temuan ini sejalan dengan teori al-Attas tentang ta’dib sebagai kerangka pembentukan 

manusia beradab (al-Attas, 1993) dan dengan konsep “neo-tradisionalisme pesantren” 

yang dibahas Azra (2019). “Efektivitas” diukur tidak hanya secara akademik, tetapi juga secara 

spiritual, moral, dan kedisiplinan. Tradisi klasik memiliki mekanisme internal yang dapat 

memperkuat kurikulum modern. 

Pendekatan klasik dianggap lambat oleh sebagian santri sehingga berpotensi 

menghambat capaian akademik formal. Namun pandangan ini terbantahkan oleh data 



 
 

e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 49-57 

performa santri yang stabil. Tradisi keilmuan klasik ternyata berpengaruh signifikan terhadap 

efektivitas pendidikan kontemporer. Ketekunan dalam sorogan memperkuat kemampuan 

membaca kitab kuning. Metode bandongan mendorong disiplin mendengar dan mencatat. 

Kegiatan halaqah membangun komunitas belajar yang kohesif. Talaqqi menanamkan 

kedalaman pemahaman dan komitmen spiritual melalui hubungan guru–murid (sanad). 

Integrasi tradisi dengan kurikulum Kemenag dan penggunaan perangkat digital (seperti 

aplikasi kitab kuning atau platform pembelajaran) menunjukkan bahwa Al-Asror berada pada 

fase hibrida: tidak meninggalkan tradisi, tetapi memanfaatkan teknologi untuk mempercepat 

literasi (Rahmawati & Nugroho, 2024). Pembelajaran kitab melalui pertemuan luring namun 

dibantu rekaman digital dapat menjadi model “blended salafiyyah” yang menjanjikan. 

Teori-teori seperti ta’dib, modernisasi pesantren, dan integrasi tradisi-modern cukup 

kompatibel dengan realitas Al-Asror. 

a. Al-Attas (ta’dib). 

Temuan bahwa santri menjaga adab, disiplin, dan hubungan transformatif dengan guru 

sejalan dengan gagasan ta’dib sebagai inti pendidikan Islam. 

b. Azra (modernisasi pesantren) 

Al-Asror memperlihatkan model modernisasi bertahap: tetap mempertahankan kitab 

klasik, namun membuka diri pada kurikulum formal dan literasi digital. 

c. Nasr (spiritualitas sebagai puncak pendidikan) 

Penekanan pesantren pada akhlak dan spiritualitas konsisten dengan argumen Nasr bahwa 

pendidikan Islam harus berlandaskan metafisika dan etika. 

d. Hidayat (2018) sanad dan otoritas ilmu 

Praktik talaqqi dan sanad di Al-Asror memperkuat legitimasi keilmuan dan memastikan 

autentisitas transmisi ilmu. 

Al-Asror tampak tidak hanya salaf (tradisional) atau khalaf (modern), tetapi hybrid: 

menggabungkan struktur kurikulum formal, akses digital, serta pola keilmuan klasik seperti 

sorogan, bandongan, dan halaqah. Model ini mendukung gagasan “kontinuitas tradisi” dalam 

konteks pendidikan modern. Pesantren seperti Al-Asror dapat menjadi model pengembangan 

“neo-salaf hybrid learning”—yakni mempertahankan sanad dan kedalaman ilmu, namun 

memanfaatkan teknologi sebagai sarana, bukan sebagai otoritas baru. 

Bagi pesantren, penelitian ini menegaskan bahwa tradisi klasik bukan hambatan, 

melainkan fondasi etis dan epistemologis bagi modernisasi. Bagi pendidikan Islam, hasil 

penelitian memperlihatkan pentingnya membangun model integratif yang memadukan adab, 

sanad, dan literasi digital. Bagi pengembangan kurikulum, temuan ini membuka peluang 



 
 

Relevansi Tradisi Keilmuan Islam Klasik Terhadap Sistem Pendidikan Islam Kontemporer di Pondok 
Al Asror Gunung Pati Semarang 

56         AL TARBIYAH - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026  

 

 

menyusun desain kurikulum hybrid yang menggabungkan kajian kitab kuning, pedagogi 

modern, dan teknologi digital sebagai alat bantu. Pesantren dapat mengembangkan platform 

digital yang tetap berbasis sanad, misalnya database guru, rekaman halaqah, atau modul 

interaktif yang menguatkan kedalaman ilmu, bukan sekadar mempercepat akses informasi. 

 

4. KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Al-Asror mampu 

mempertahankan tradisi keilmuan Islam klasik sekaligus beradaptasi dengan perkembangan 

pendidikan modern. Tradisi seperti talaqqi, sorogan, bandongan, halaqah, sanad keilmuan, 

serta penggunaan kitab kuning tidak hanya tetap dipertahankan, tetapi juga menjadi fondasi 

utama dalam pembentukan karakter, adab, dan kedalaman spiritual santri. Di sisi lain, 

pesantren mulai menerapkan pendekatan pembelajaran modern melalui kurikulum formal, 

penggunaan teknologi digital, serta pelatihan keterampilan untuk memenuhi tuntutan 

kompetensi abad 21. Integrasi kedua sistem ini menciptakan model pendidikan hybrid yang 

harmonis, di mana modernisasi tidak menghilangkan identitas klasik pesantren, melainkan 

memperkuat relevansinya di era kontemporer. Dengan demikian, pesantren membuktikan 

bahwa turats bukan hambatan terhadap inovasi, tetapi justru menjadi landasan epistemologis 

yang memperkaya proses pendidikan Islam modern. 

 

UCAKAPAN TERIMA KASIH 

Penulis menyampaikan rasa terima kasih yang sebesar-besarnya kepada seluruh pihak 

yang telah berkontribusi dalam penyelesaian penelitian dan penulisan artikel ini. Ucapan 

terima kasih ditujukan kepada pimpinan Pondok Pesantren Al-Asror, para ustaz, pengurus, 

dan santri yang telah memberikan kesempatan, waktu, serta informasi berharga selama proses 

observasi dan wawancara. Penghargaan yang tulus juga diberikan kepada para dosen 

pembimbing dan rekan sejawat yang telah memberikan masukan konstruktif dalam 

penyusunan karya ilmiah ini. Semoga segala bantuan, dukungan, dan kerja sama ini menjadi 

amal kebaikan dan memperoleh balasan terbaik dari Allah SWT. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. International Institute of Islamic Thought and 

Civilization (ISTAC). 

Al-Zarnuji. (2010). Ta’lim al-muta’allim. Pustaka Al-Hidayah. 



 
 

e-ISSN : 2988-2265; dan p-ISSN : 2988-2257; Hal. 49-57 

Azra, A. (2014). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju milenium baru. Logos 

Wacana Ilmu. 

Azra, A. (2015). Jaringan ulama Nusantara. Prenada Media Group. 

Azra, A. (2019). Modernisasi pesantren. Prenada Media Group. 

Billett, S. (2011). Vocational education. Springer Netherlands. https://doi.org/10.1007/978-94-

007-1954-5 

Bruinessen, M. van. (1995). Kitab kuning, pesantren, dan tarekat. Mizan. 

Bruinessen, M. van. (1999). Tradisi, relasi kuasa, dan pencarian identitas. Mizan. 

Burhanudin, J. (2017). Ulama dan kekuasaan di Indonesia. Mizan. 

Chatib, M. (2012). Orang tuanya manusia. Kaifa. 

Damsar. (2011). Pengantar sosiologi pendidikan. Kencana Prenada Media Group. 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai. LP3ES. 

Fagir, A. (2018). Karakter sekolah bermutu melalui mediasi komunikasi kepemimpinan. JISIP 

(Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik), 2(2). https://doi.org/10.58258/jisip.v2i2.577 

Fauzi, A. (2018). Penguatan literasi santri melalui kitab kuning. Jurnal Pendidikan Islam, 7(1). 

Gunawan, H. S. (2020). Panduan dan modul kurikulum LPPTKA BKPRMI. LPPTKA 

BKPRMI. 

Hergenhahn, B. R. (n.d.). Theories of learning (7th ed.). Pearson. 

Hidayat, A. (2018). Sanad dan otoritas ilmu dalam Islam. Jurnal Studi Keislaman, 12(2). 

Hilmy, M. (2020). Pendidikan Islam di era digital. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(2). 

Madjid, N. (1997). Bilik-bilik pesantren. Paramadina. 

Mu’ammar, M. (2020). Model pembelajaran klasik pesantren. Jurnal Tarbiyah Islamiyyah, 

9(1). 

Muzakki, A. (2021). Transformasi pendidikan pesantren. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 

10(2). 

Nadewa, R. (2019). Sanad keilmuan dalam tradisi pesantren. Jurnal Ilmu Keislaman, 4(1). 

Nata, A. (2016). Pembaruan pendidikan Islam di Indonesia. Rajawali Pers. 

Rahmawati, F., & Nugroho, S. (2024). Digitalisasi turats di pesantren. Jurnal Teknologi 

Pendidikan, 8(1). 

Ramadan, M. (2021). Otoritas sanad dalam studi hadis. Jurnal Studi Islam, 6(2). 

Retnoningsih, E. (2020). Tata kelola sekolah efektif menuju sekolah yang berkualitas. 

https://doi.org/10.35542/osf.io/ade2g 

Rofiq, M. (2022). Kajian kitab kuning dan relevansinya. Jurnal Pendidikan Pesantren, 5(1). 

Santrock, J. W. (n.d.). Psikologi pendidikan (2nd ed.). Kencana. 

Snedden, D. (n.d.). Vocational education. The Macmillan Company. 

Suwito. (2008). Sejarah sosial pendidikan Islam. Kencana Prenada Media Group. 

 

https://doi.org/10.1007/978-94-007-1954-5
https://doi.org/10.1007/978-94-007-1954-5
https://doi.org/10.58258/jisip.v2i2.577
https://doi.org/10.35542/osf.io/ade2g

