
 
Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 

    Volume. 4, Nomor. 1, Januari 2026 
e-ISSN : 2988-2265; p-ISSN : 2988-2257, Hal: 82-92 

DOI:   https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2897        
Tersedia: https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah    

Naskah Masuk: 15 November 2025; Revisi: 18 Desember 2025; Diterima: 20 Januari 2026;  
Terbit: 26 Januari 2026 
  
 

 

 

Mu’tazilah: Sejarah Rasionalisme Islam, Dinamika Kekuasaan Abbasiyah, 

dan Relevansinya dalam Pemikiran Kontemporer 

 
Yoga Adhitya Fredy Firmansyah1*, Livie Izzati Hasanah2,  

Muhammad Muzzammil Akbar3 

1-3Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 

Email: yogaaff354@gmail.com 1, livieizzati@gmail.com 2, jamil10012006@gmail.com 3 

 

*Penulis Korespondensi: yogaaff354@gmail.com  

 
Abstract. Mu'tazilah is an ancient Islamic theological school of thought that has had a significant influence on 

the growth of rational and scholarly Islamic thought. This paper aims to examine the historical journey of 

Mu'tazilah since its emergence after the Tahkim incident following the Battle of Siffin. It explores the dynamics of 

cross-debate that accompanied it and its contribution to the advancement of science during the Abbasid dynasty, 

especially during the reigns of Caliphs al-Ma'mun and al-Mu'tasim. Using a descriptive historical approach and 

conceptual analysis, this study proves that the main concepts of Mu'tazilah, such as al manzilah bayna al 

manzilatayn and the focus on rationality, not only sparked theological debates but also stimulated the 

modernization of academic traditions through translation movements and the solidification of educational 

institutions such as Bait al Hikmah. Although the authoritarian implementation of Mu'tazilah teachings through 

mihnah regulations led to public resistance and contributed to its downfall, the intellectual legacy of Mu'tazilah 

is still relevant in the contemporary context. The rational ideas of Mu'tazilah are embodied in the concept of 

modern Islamic reform, including the views of Harun Nasution in Indonesia and the works of theological figures 

such as al Jahiz, who made significant contributions to the disciplines of linguistics and sociology. This study 

confirms that the rational and critical methods of Mu'tazilah still have important value in the development of 

Islamic theology that is interactive, adaptive, and sensitive to the challenges of the modern era. 

 

Keywords: Abbasid Dynasty; Contemporary Islamic Thought; Islamic Theology; Muʿtazilah; Rationality. 

 

Abstrak. Mu'tazilah ialah sebuah aliran ilmu kalam Islam kuno yang mempunyai pengaruh signifikan dalam 

pertumbuhan pemikiran rasional dan cendekia Islam. Naskah ini bermaksud untuk meneliti perjalanan sejarah 

Mu'tazilah semenjak kemunculannya setelah insiden Tahkim pasca perang Siffin. Dinamika silang pendapat yang 

mengiringinya hingga sumbangsihnya dalam kemajuan ilmu pengetahuan pada era dinasti Abbasiyah terutama di 

masa Khalifah al Ma'mun dan al Mu'tasim. Dengan memakai pendekatan historis deskriptif dan analisis 

konseptual, penelitian ini membuktikan bahwasanya paham utama Mu'tazilah seperti al manzilah bayna al 

manzilatayn dan fokus pada rasionalitas bukan hanya menyulut perdebatan teologis, namun juga menstimulasi 

modernisasi tradisi akademis melalui gerakan penerjemaan dan solidifikasi institusi pendidikan seperti Bait al 

Hikmah. Walaupun implementasi ajaran Mu'tazilah secara otoriter melalui regulasi mihnah mendatangkan 

perlawanan publik dan berdampak pada kejatuhannya, warisan itelektual Mu'tazilah masih sesuai dalam lingkup 

kontemporer. Ide rasional Mu'tazilah terwujud dalam konsep reformasi Islam modern meliputi pandangan Harun 

Nasution di Indonesia serta ciptaan tokoh teologi ini seperti al Jahiz yang berjasa besar dalam disiplin sastra 

bahasa dan sosiologi. Penelitian ini memastikan bahwasanya metode rasional dan kritis Mu'tazilah masih 

mempunyai nilai penting dalam pengembangan ilmu kalam Islam yang interaktif, adaptif serta peka terhadap 

tantangan zaman mutakhir. 

 

Kata kunci: Dinasti Abbasiyah; Muʿtazilah; Pemikiran Islam Kontemporer; Rasionalitas; Teologi Islam. 

 

1. LATAR BELAKANG 

Pembahasan mengenai Mu’tazilah pada masa lalu yang digagas para pakar intelek islam 

banyak sekali terperangkap didalam ranah dikotomi yang dinamis. Di antara para pendukung 

rasional yang berfikiran maju dan para penghadang sebuah tradisi radikal. Tetapi peristiwa 

seperti ini justru meredupkan kekuatan dan fungsi Mu’tazilah serta menghiraukan peran sentral 

mereka dalam perkembangan  pengetahuan. Pada pendahuluan artikel ini membahas mengenai 

https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v4i1.2897
https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah
mailto:yogaaff354@gmail.com
mailto:livieizzati@gmail.com
mailto:jamil10012006@gmail.com
mailto:yogaaff354@gmail.com


 
 

Mu’tazilah: Sejarah Rasionalisme Islam, Dinamika Kekuasaan Abbasiyah, 
 dan Relevansinya dalam Pemikiran Kontemporer 

83           AL-TARBIYAH - VOLUME. 4, NOMOR. 1, JANUARI 2026 

 
 

penggerak dominasi kekuatan keilmuan yang intens dalam masa keislaman klasikal dan 

kontemporer. Daripada hanya menyaksikan Mu’tazilah menjadi promotor linearnya 

rasionalitas, perlu juga kita untuk mengerti seperti apa akal yang mereka tekankan untuk 

menguak akar pertanyaan yang ada.  

Kaum Mu’tazilah bukanlah hanya sekadar melengkapi pondasi pengetahuan Islam 

dengan rasionalitas, tetapi mereka juga mempertanyakan persoalan seperti apa keilmuan 

didapatkan, divalidasi, lalu di praktekan dengan fundamental. Pertama, Mereka mengajukan 

pertanyaan kritis tentang interpretasi, konteks, dan validitas transmisi. Mu'tazilah menggugat 

kendali individual tradisi dan naskah. Mereka melontarkan interogasi kritis mengenai 

eksplanasi, situasi, dan keabsahan transmisi. (Bramantyo et al., 2024). Akibatnya, muncul 

kebutuhan untuk mengembangkan metodologi baru dalam memahami agama dan alam 

semesta. Konsekuensinya, timbul kepentingan guna meningkatkan metodologi anyar dalam 

menafsirkan kepercayaan dan jagat raya. Kedua, fokus Mu'tazilah atas hasrat bebas insan ('adl) 

mempunyai konsekuensi epistemologi yang signifikan. Apabila manusia mempunyai potensi 

guna menentukan dan beraksi secara etis, maka pasti mereka mempunyai pula kewajiban untuk 

menelusuri dan memperoleh fakta. (Riduan et al., 2025).  

Hal ini memotivasi epistemologi menjadi aktif yang mana wawasan bukan cuma 

diterima dengan pasif dari kendali, akan tetapi juga diwujudkan secara dinamis lewat penelitian 

dan kontemplasi. Ketiga, resistensi Mu'tazilah kepada antropomorfisme di dalam teologi 

menimbulkan dekonstruksi analogi dan representasi dalam bahasa kepercayaan. (Riduan et al., 

2025). Ini mendesak para cendekiawan muslim untuk meningkatkan bahasa yang bisa lebih 

akurat dan konseptual di dalam menggambarkan Tuhan serta alam semesta, yang selanjutnya 

akan memfasilitasi interaksi yang lebih efektif dalam wacana saintifik juga filosofis. Dengan 

begitu, revolusi rasionalitas Mu'tazilah bukan sekadar perihal adopsi logika Yunani atau 

penampikan tradisi. Ini ialah mengenai transformasi epistemologi yang menimbulkan krisis 

kesuburan dalam gagasan Islam.  

Krisis ini memaksa para intelektual muslim untuk merenungkan kembali asas 

pengetahuan mereka, mengembangkan sistem baru, serta menciptakan rangka kerja cendekia 

yang lebih dinamis serta inklusif. Pada pendahuluan artikel ini mengeksplorasi bagaimana 

urgensi yang ditimbulkan oleh Mu'tazilah andil dalam kemajuan pengetahuan pada historis 

Islam. Hal ini bakal meneliti peristiwa-peristiwa spesifik di mana tantangan kaum Mu'tazilah 

kepada ortodoksi intelektual memotivasi pembaruan pada metodologi ilmiah falsafah dan 

teologi. Hingga akhirnya pendahuluan ini akan mengkaji relevansi pengetahuan Mu'tazilah 

menjadi tantangan pakar keIslaman kontemporer dalam eksternal maupun internal. 



 

e-ISSN : 2988-2265; p-ISSN : 2988-2257, Hal: 82-92 

  

2. METODE PENELITIAN 

Guna mendapatkan analisis yang sesuai dengan topik inti pembahasan dan demi 

memudahkan konsepsi serta haluan penulisan yang selaras dengan problem dalam riset ini, 

maka penyusun menghimpun data-data di dalam sebuah list yang menggunakan metodologi 

serta menganalisis seluruh data yang terhimpun, adapun istrumen-instrumen teknik riset yang 

dituju ialah seperti berikut ini : 

Macam Penelitian 

Adapun ragam riset ini yaitu dengan memakai penelitian kualitatif. Merujuk kepada 

(Strauss, 2017) penelitian kualitatif ialah sejenis penelitian yang mekanisme penemuan yang 

dikerjakan tidak memakai mekanisme statistik maupun kuantifikasi. Juga penelitian artikel ini 

merupakan Kepustakaan (library research) yakni riset yang memanfaatkan data dan 

keterangan dengan dukungan berbagai informasi substansi yang berada pada literatur (Syarif, 

2021). Dikerjakan melaui metode mengoleksi informasi maupun data dari aneka sumber 

literatur yang selanjutnya dipaparkan dengan metode anyar. Dalam kondisi ini, materi-materi 

literatur itu dibutuhkan menjadi sumber gagasan guna menelusuri ide maupun konsep modern 

sebagai substansi dasar, demi melaksanakan inferensi dari informasi yang sudah ada, oleh 

karena itu struktur teori inovatif bisa dikembangkan maupun sebagai pokok resolusi problem. 

(Naamy, 2022).  Pengarang hendak menyelidiki artikel-artikel para ahli yang berhubungan 

Mu'tazilah dengan ilmu pengetahuan, khususnya yang bersangkutan dengan revolusi rasional 

Mu'tazilah di era kontemporer, guna mengamati deskripsi mengenai opini dan gagasannya. 

Selain hal itu juga akan dicari artikel-artikel lain yang berkaitan dengan fokus kajian ini. Untuk 

menelusuri ilustrasi perihal kaum Mu'tazilah dalam rasionalitasnya mengubah tatanan 

keilmuan (Setiawan & Fauzi, 2022). Kreator juga hendak mengembangkan karya-karya 

mengenai kaum Mu'tazilah di dunia ilmu pengetahuan, guna menyaksikan dimensi landasan 

rasionalitasnya serta memahami kenapa muncul ide cemerlang di bidang Ilmu pengetahuan. 

Instrumen Penghimpunan Data      

Pada studi kualitatif, pengkaji sekaligus bertindak selaku instrumen pengkajian. 

Berjalannya tata cara pengoleksian informasi, investigator betul-betul dipinta untuk sanggup 

memahami informasi yang dibutuhkan seperti fokus riset. Untuk meraih data yang sahih 

kemudian dibutuhkan metode demi mengakumulasi data, sehingga informasi yang diterima 

berperan sebagai data yang absah dan faktual. Yang diartikan penghimpunan data ialah 

perekaman insiden, kondisi-kondisi, deskripsi karakteristik segenap elemen yang akan 

menyokong maupun membantu pengkajian (Fadjarajani et al., 2020). Pada pengkajian ini 

metode pengumpulan informasi dengan memanfaatkan analisis kandungan (content analysis), 



 
 

Mu’tazilah: Sejarah Rasionalisme Islam, Dinamika Kekuasaan Abbasiyah, 
 dan Relevansinya dalam Pemikiran Kontemporer 

85           AL-TARBIYAH - VOLUME. 4, NOMOR. 1, JANUARI 2026 

 
 

yang dimaksudkan dengan content analysis yaitu riset yang menerapkan sejumlah mekanisme 

guna menarik konklusi yang valid dari informasi maupun berkas atau sistem yang dipakai demi 

menghasilkan ringkasan lewat upaya melacak karakteristik informasi yang dikerjakan dengan 

objektif dan terstruktur (Bongdan & Biklen, 1982).  

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Perjalanan Kisah Sejarah Mu’tazilah 

Insiden arbitrase yang dilaksanakan selaku ikhtiar mediasi, sesudah berlangsungnya 

pertempuran Siffin di antara laskar simpatisan Ali bin Abi Thalib dan laskar simpatisan 

Muawiyyah bin Abi Sufyan tidaklah menyudahi disintegrasi pada kelompok umat Islam pada 

masa itu. Justru insiden Tahkim kian memperuncing konflik politis yang pada ujungnya 

membawa polemik pada problem teologis. Problem teologis pada mulanya sekadar 

mempermasalahkan hukum manusia yang mengakui keputusan pada fenomena Tahkim, 

apakah dosa besar atau bukan, lalu meluas pada problem yang lebih ekstensif. Salah satu 

perkara teologis yang lumayan seru menjadi materi diskusi para cendekiawan agama dan umat 

Islam di kala itu adalah perihal kedudukan manusia mukmin yang mengerjakan dosa besar, 

apakah ia berubah menjadi kafir atau masih mukmin. Isu ini selanjutnya timbul di majelis ilmu 

Imam Hasan Al-Bashri (642-728 M/21-110 H). (Ushuluddin, 2013). 

Waktu itu salah seorang santri Hasan Al-Bashri mengajukan pertanyaan perihal posisi 

manusia mukmin yang berdosa besar, apakah masih mukmin ataukah beralih kafir. Pada kala 

Hasan Al-Bashri lagi memikirkan guna menjawab soal itu, salah satu santrinya bernama Washil 

bin Atha' (699-749 M/80-131 H) menyampaikan balasan tanpa adanya memohon persetujuan 

Hasan Al-Bashri. Washil bin Atha' berujar bahwa manusia mukmin yang berdosa besar bukan 

beralih kafir, namun tidak pula mukmin. Manusia ini kedudukannya menjadi fasik dan di alam 

baka kelak tidaklah masuk surga tidak pula masuk neraka, hanya menduduki suatu tempat di 

antara surga dan neraka, yang di kemudian masa berubah menjadi inti ajaran Mu'tazilah, yakni 

"al manzilah bainal manzilataiin".  Seusai menyampaikan opini itu Washil bin Atha' 

selanjutnya pergi dari majlis itu beserta sahabatnya yang bernama Amr bin Ubaid mengarah ke 

lokasi lain di masjid itu. Memandang aksi Washil bin Atha' yang mengasingkan diri dari majlis, 

Hasan Al-Bashri kemudian berujar "I'tazala 'anna Washil" (Washil telah menjauhkan diri dari 

kami). Semenjak waktu itu Washil dan teman-temannya kemudian digelari dengan sebutan 

mu'tazilah. 

 



 

e-ISSN : 2988-2265; p-ISSN : 2988-2257, Hal: 82-92 

  

Pro dan Kontra Mu'tazilah Serta Dedikasinya Pada Masa Khalifah Al-Ma'mun dan Al-

Mu'tashim 

Mu'tazilah terbit di era akhir dominasi Dinasti Bani Umayah. Di tahap ini Mu'tazilah 

tidak bisa meningkat dengan tanpa hambatan lantaran pemimpin Dinasti Bani Umayah amat 

membenci sekte tersebut. Situasinya mulai bermetamorfosis kala ambruknya otoritas Dinasti 

Bani Umayah dan digantikan oleh Dinasti Bani Abbasiyah. Ketika periode Dinasti Bani 

Abbasiyah inilah menjadi titik puncak sekte Mu'tazilah khususnya di masa Khalifah Al-

Ma'mun dan Al-Mu'tashim, sebab di momen itu Mu'tazilah ditetapkan sebagai aliran sah 

Negara. Ketika beralih aliran resmi kerajaan pada zaman khalifah Al-Ma'mun dan Al-

Mu'tashim, pemuka-pemuka Mu'tazilah telah berbuat aksi otoriter dengan mendikte doktrinnya 

pada masyarakat umum. Salah satu wujud gerakan otoriter ini yaitu dengan diadakannya 

Mihnah, yakni suatu mekanisme tes terhadap para hakim beserta pejabat pemerintahan yang 

mana kalau mereka ketahuan tidak mempunyai kepercayaan sesuai dengan doktrin Mu'tazilah, 

maka kaum pejabat itu hendak dikenakan sanksi. Salah satu doktrin yang dianjurkan keras 

untuk disetujui ialah bahwa Al-Qur'an ialah Makhluk. Dampak dari aksi otoriter tersebut pada 

ujungnya mengakibatkan kemunduran pada sekte Mu'tazilah itu sendiri bahkan pada kendali 

Dinasti Abbasiyah. Perkara ini sebab kian melimpahnya masyarakat yang membangkang 

perlakuan otoriter yang dijalankan oleh Mu'tazilah yang akhirnya beralih menjadi sebuah aksi 

anti Mu'tazilah. 

Terlepas mengenai gerakan otoriter dan ekstrem yang dilaksanakannya, tetapi tetap 

diakui jika gagasan rasional Mu'tazilah telah mengantarkan progres pada warisan ilmu 

pengetahuan jagat Islam. Dimasa khalifah Al-Ma'mun contohnya, berlimpahnya literatur yang 

diinterpretasikan dari aneka ragam tutur bahasa, semisal Yunani dan Sansekerta. Karena 

interpretasi tersebut menjadikan sains dan ilmu tumbuh dengan amat signifikan. Interpretasi 

literatur dari tutur bahasa non Arab faktanya telah dijalankan sejak zaman Daulah Bani 

Umayah, tapi pada era Daulah Bani Abbasiyah translasi ini dikerjakan secara massal mulai 

khalifah Al-Manshur dan klimaksnya pada periode khalifah Al-Ma'mun. Model konsep 

khalifah Al-Ma'mun dan pembelanya dari kelompok Mu'tazilah yang berorientasi pada akal, 

memotivasinya guna menelusuri legitimasi logis terhadap ragam kebijakannya. Searah dengan 

regulasi yang ia tetapkan pada warsa ke 830 di Baghdad, Al-Ma'mun mendirikan Baitul 

Hikmah yakni suatu pustaka akademi sekaligus kantor translasi dalam bermacam perkara, yang 

merupakan institusi pendidikan yang amat krusial pada zamannya. Semenjak momen itu, 

aktifitas ilmiah dan cendekia ramai dilaksanakan di yayasan pendidikan Baitul Hikmah. 

(Pattimahu, 2017). 



 
 

Mu’tazilah: Sejarah Rasionalisme Islam, Dinamika Kekuasaan Abbasiyah, 
 dan Relevansinya dalam Pemikiran Kontemporer 

87           AL-TARBIYAH - VOLUME. 4, NOMOR. 1, JANUARI 2026 

 
 

Signifikansi Ide Mu'tazilah dalam situasi Kontemporer 

Gagasan Mu'tazilah menyimpan relevansi yang krusial dalam situasi modern antara 

lain: 1) Diskusi antar kepercayan dan cendekia : dengan sistem logis dan rasional pikiran 

Mu'tazilah membuka wadah guna diskusi antar keyakinan dan ide. Di dalam jagat raya yang 

kian universal dan majemuk, teknik ini memfasilitasi untuk mewujudkan konsepsi yang lebih 

bermutu antar beragam tradisi spiritual. 2) Reformasi logika Islam : berlimpah intelektual 

Muslim modern yang terilhami oleh Mu'tazilah di dalam usaha mereka demi merestorasi 

konsep Islam dengan menonjolkan urgensinya nalar dan kelogisan, mereka berikhtiar guna 

menyelaraskan doktrin Islam dengan tantangan era kontemporer termasuk topik HAM (hak 

asasi manusia), imparsialitas sosial serta demokrasi. (Nur et al., 1986). 3) Kecaman atas dogma 

klasik : pikiran Mu'tazilah menunjukan landasan kecaman kepada doktrin-doktrin klasik yang 

diduga tidak relevan di zaman modern. Dengan menggarisbawahi bahwa konsepsi kepercayaan 

harus senantiasa maju dan beradaptasi, mereka memotivasi komunitas Islam demi menjalankan 

introspeksi evaluatif kepada dogma mereka. 4) Pembinaan dan intelektualitas : sistem 

Mu'tazilah atas pendidikan dan intelektualitas beralih menjadi ilham untuk berbagai lembaga 

pendidikan Islam aktual yang berusaha untuk menggabungkan gagasan analitis dan rasionalis. 

Secara total Mu'tazilah sudah menunjukan andil utama dalam teologi dan ide Islam yang masih 

terasakan efeknya sampai hari ini. Dengan pementingan terhadap rasionalis kebenaran dan 

independensi insan, mereka bukan sekadar mewujudkan dialog ketuhanan pada eranya, namun 

juga mengemukakan basis bagi banyak cendekiawan Muslim aktual untuk melawan hambatan 

dunia modern. Relevansi gagasan Mu'tazilah dalam situasi kini membuktikan bahwa metode 

evaluatif dan logis tetap amat esensial dalam penelusuran validitas dan kebenaran dalam 

warisan Islam. (April, 2025). 

Konsep Harun Nasution Terhadap Cerminan Akal Mu'tazilah 

Pada era kini progres ilmu pengetahuan dan sistem masa kini, dogma-dogma Mu'tazilah 

yang berciri rasional tersebut mulai hadir lagi di lingkungan komunitas Islam utamanya di 

lingkungan siswa. Tanpa sadar mereka memiliki pandangan-pandangan yang identik atau 

nyaris sama dengan prinsip-prinsip Mu'tazilah. Memiliki keyakinan yang seperti itu bukanlah 

menyebabkan mereka meninggalkan agama Islam. Mu'tazilah selaku komunitas yang di 

antaranya juga ramai menyediakan sumbangsih ide, sebab dogma Mu'tazilah yang sering 

memanfaatkan nalar guna merenung, sehingga tidak mengakibatkan kekolotan dalam 

kepercayaan, kendati pikiran Mu'tazilah banyak mengalami polemik di antara ahli agama 

sunni. Mu'tazilah merupakan aliran yang mendirikan pahamnya berlandaskan telaah rasio 

dalam menginterpretasikan keyakinan. Figur Mu'tazilah di Nusantara yang amat gigih dalam 



 

e-ISSN : 2988-2265; p-ISSN : 2988-2257, Hal: 82-92 

  

pandangannya yaitu Harun Nasution, ia mengusung bahwa ide Mu'tazilah seyogyanya 

dihadirkan di Nusantara, sebab Mu'tazilah merupakan sekte ilmu kalam yang mengajukan 

kelogisan. (Assagaf, 2022).  

Harun Nasution adalah figur yang memodifikasi gagasan IAIN sejak yang awalnya 

berciri klasik berubah menjadi insan yang rasional. Ide IAIN lawas merujuk terhadap Al-Azhar 

yang memusatkan kepada pemahaman mazhab Syafi'i, sampai alumni IAIN menciptakan 

mahasiswa nya yang mempunyai logika terbatas karena sekadar fokus tentang alam baka saja, 

sementara di dalam Al-Qur'an membimbing supaya memanfaatkan nalar untuk berfikir yang 

mengisyaratkan bahwa keyakinan Islam dan segenap dogma-dogmanya ialah religi yang amat 

logis sehingga tidak eksis kembali kebimbangan akan keabsahannya. (Arifin, 2014). 

Contoh gagasan Harun Nasution akan pendidikan yaitu ikhtiarnya merealisasikan 

pendidikan Islam agar bisa memberi corak pluralitas khalayak dalam eksistensi setiap hari. 

Kondisi ini bukanlah demi mengacaukan umat Islam di Indonesia, tetapi malah hendak 

mengarahkan umat pada konsepsi atas prinsip Islam secara komprehensif dan mereduksi 

timbulnya pertikaian akibat pengakuan validitas setiap golongan pada masyarakat Islam. 

Keyakinan logis Harun Nasution tidak serupa dengan intelektualisme dalam filsafat Barat, 

tetapi beliau berkeinginan merasionalkan prinsip Islam. Karena munculnya konsep itu 

eksistensi masyarakat merasakan evolusi kemajuan pada segenap sisi, baik di bidang sains dan 

teknologi ataupun ilmu-ilmu komunal humaniora, yang bisa dimanfaatkan demi menambah 

keefisienan hajat manusia sehingga boleh berkompetisi dengan dunia Barat, yang rasio umat 

Islam telah jauh terbelakang dalam beberapa aspek dan urusan ini bisa dijalankan dengan 

menerapkan potensi lantaran nalar yang dipunyai dapat dimanfaatkan untuk : 1) Menyadari 

fakta. 2) Memilih arah eksistensi dan evolusi waktu. 3) Mewujudkan pengetahuan sains dan 

teknologi kesusilaan serta estetika. 4) Menuntaskan masalah. 5) Mengelola struktur 

kemasyarakatan, politik, budaya dan sebagainya. 

Lewat kultur Barat kontemporer kini pemikiran rasional sudah memasuki jagat Islam, 

sehingga keyakinan Mu'taziah juga bangkit lagi terlebih di kalangan cendekiawan Islam yang 

berilmu Barat. Sampai terminologi "neo Mu'tazilah" mengawali keluar pada artikel-artikel 

tentang Islam. Harun Nasution berujar bahwa segenap sekte ketuhanan bukanlah keluar dari 

area Islam, mereka masih eksis dalam Islam sampai masalah ini menyediakan independensi 

bagi masing-masing perseorangan demi menyeleksi aliran yang mana dan sekte ketuhanan 

mana yang cocok dengan konsep serta pembawaannya.(Nurlaela et al., 2024) 

 

 



 
 

Mu’tazilah: Sejarah Rasionalisme Islam, Dinamika Kekuasaan Abbasiyah, 
 dan Relevansinya dalam Pemikiran Kontemporer 

89           AL-TARBIYAH - VOLUME. 4, NOMOR. 1, JANUARI 2026 

 
 

Al-Jahiz Mengarungi Lautan Ilmu di Bawah Panji Rasionalis Mu'tazilah 

Al-Jahiz adalah termasuk Ulama' nya Mu'tazilah yang amat subur. Beliau mengarang 

banyak sekali karya yang tertulis dengan tinta emas kejayaan. Dalam karangannya beliau 

melukiskan pembawaannya yang humoris selaras dengan karangannya yang bertajuk Kitab Al-

Bukhala (kitab para manusia serakah). Di dalam isinya meliputi perihal kecaman Al-Jahiz akan 

eksistensi kaum khalifah berbentuk celaan halus dan kisah-kisah jenaka yang disajikan dengan 

semangat sastrawannya yang inheren. Dalam kitabnya bernama Ad-Dalail waw al I'tibaar, Al-

Jahiz menguraikan posisi insan selaku makhluk komunal serta Sayyidul Makhluqaat (rajanya 

para ciptaan) di antara ciptaan-ciptaan lainnya. Beliau memaparkan keharusan insan untuk 

mengucap syukur mengenai karunia Allah yang dihadiahkan pada manusia yakni nalar. 

Dengan nalar itu manusia bisa mengidentifikasi pribadinya, jagat raya dan Allah. Ia juga 

mengajak perilaku tenggang rasa di antara kaum dan menjauhi konflik otoritas antar golongan, 

juga tingkah laku sokong menyokong dan mengasihi. Urusan itu berpijak pada koneksi antar 

sesama koneksi kemanusiaan. (Nashihatu’Ulwania, 2024). 

Di antara kondisi-kondisi yang amat kentara dari pemikiran Al-Jahiz yaitu 

kapabilitasnya dalam lingkup sastra. Karya-karya kebahasaannya tetap kerap kali dipelajari 

sampai kala ini. Beliau membeberkan rintangan-rintangan dalam translasi juga diskusi-diskusi 

akan distorsi bertutur kata. Ia menjadi contoh tokoh yang perdana mengkaji mengenai nadzam 

yang merupakan salah satu perbincangan inti dalam alam stalistika. Beliau membuat tulisan 

serta giat menghabiskan separuh masanya demi menekuni alam sastra, yang merupakan 

perintis gerbang yang mengungkap keelokan sastra di dalam kitab Al-Qur'an pada eranya. Ia 

menginisiasi karakteristik semantik juga inovator esensi isti'arah dalam ilmu retorika 

(balaghah). Diantara hasil kerjanya di ranah bahasa dan sastra ialah karangannya yang bernama 

Al-Bayan wa Al-Tabyin Rasail Nadzamul Qur'an dan sebagainya. (Ummah, 2019). 

Diskusi moral serta watak pokok insan yang bisa disebutkan seperti ilmu jiwa 

(psikologi) tercantum juga pada karya-karya Al-Jahiz. Di antaranya tertera pada salah satu 

uraian dalam karangannya Rasail yang membicarakan dua kondisi yang saling bertalian yakni 

pertikaian dan watak hasad. Beliau menyatakan tabiat/pembawaan kodrati/inheren insan yang 

acap kali sukar merahasiakan rahasia dan kerap kali membuat dusta, iri hati dan pertikaian 

memicu perasaan duka, cemas dan sebagainya. Biarpun begitu manusia berpeluang untuk bisa 

mengatasi problematika itu dengan sendiri. 

Selain hal diatas Al-Jahiz juga menciptakan kitab At-Tarbi’ wat Tadwir, Al-Mukhtar fii 

raddi ‘Ala Nashara, Al-Burshan wal ‘Irjan wal ‘Umyaan wal Haulaan, Al-Bukhalaa 

,Majallatu Al-Majma’, Al-‘Ilmi Al’Arabi (Ilham, 2015) dan masih ada tulisan-tulisannya di 



 

e-ISSN : 2988-2265; p-ISSN : 2988-2257, Hal: 82-92 

  

ranah zoologi, teologi, antropologi, filsafat, sastra dan lain-lainnya. Dengan ini maka bukan hal 

yang ganjil jika selanjutnya beliau dianggap selaku manusia yang istimewa di antara umatnya 

nabi Muhammad pada zamannya. Hal itu termaktub pada buku Fill Falsafah At Thabi'iyah 

inda Al-Jahiz, bahwa sejumlah manusia istimewa yang sering di inginkan oleh bangsa Arab 

ialah Umar bin Khatab beserta kapabilitas politiknya, Hasan Al-Bashri beserta wawasannya 

dan Al-Jahiz beserta retorika/eksplanasinya. (Philip K, 1970). 

 

4. KESIMPULAN DAN SARAN 

Kisah dan evolusi Mu'tazilah mengindikasikan andil pusat aliran tersebut pada 

dinamika cendekia serta spiritual Islam lama. Mu'tazilah terbit sejak polemik teologi yang 

berdasar pada peristiwa Tahkim pasca pertempuran Siffin, yang mengakibatkan problem 

kedudukan manusia iman pengerja dosa besar, oleh Washil bin Atha' santri dari Hasan Al-

Bashri yang mengenalkan pemikiran "al-manzilu bainal manzilataiin", suatu status ketuhanan 

kalau pembuat dosa besar bukanlah kafir atau murtad tetapi tidak juga mukmin seutuhnya, 

tetapi fasik dan ada di antara dua kedudukan. Pandangan tersebut beralih landasan mula-mula 

terbentuknya Mu'tazilah yang selanjutnya maju berubah jadi paham rasionalis dalam ilmu 

teologis Islam.  

Zaman kejayaan Mu'tazilah eksis di masa Dinasti Abbasiyah terlebih di bawah Khalifah 

Al-Ma'mun dan Al-Mu'tashim. Pada periode inilah Mu'tazilah ditetapkan menjadi mazhab 

legal negara dan dogma-dogmanya ditetapkan jadi standar untuk pejabat serta hakim lewat 

sistem Mihnah (pengadilan sesat). Namun perilaku diktator tersebut menggerakan resistensi 

serta permusuhan komunitas umum yang akhirnya turut andil pada deteriorasi serta 

pengingkaran tentang Mu'tazilah, bahkan pemimpin Abbasiyah pun ikut andil terhadap 

pengingkaran itu. Kendati begitu andil Mu'tazilah di sektor sains dan pengetahuan benar-benar 

berarti, khususnya dengan aksi translasi massif karya Yunani dan Sansekerta dalam tutur 

bahasa Arab yang dikonsentrasikan di Baitul Hikmah, Baghdad. Kondisi ini memicu progres 

pengetahuan filsafat serta kultur rasionil pada tamadun Islam. Pada situasi aktual, pemikiran 

Mu'tazilah masih penting khususnya dalam dialog antar agama, restorasi gagasan Islam, celaan 

atas ajaran kuno, serta pelatihan pendidikan dan aktivitas cendekia pemikiran rasional.  

Mu'tazilah memotivasi banyak pemikir Islam modern dengan mengadaptasi doktrin 

Islam bersama tantangan masa seperti topik HAM, keadilan publik, serta dekmokrasi di 

nusantara. Harun Nasution familiar selaku figur yang membangkitkan ulang antusiasme 

rasionil Mu'tazilah. Terlebih pada perbaikan pendidikan Islam supaya lebih berdasarkan logika 

majemuk juga demokratis kepada evolusi pengetahuan. Tokoh Mu'tazilah di antaranya Al-



 
 

Mu’tazilah: Sejarah Rasionalisme Islam, Dinamika Kekuasaan Abbasiyah, 
 dan Relevansinya dalam Pemikiran Kontemporer 

91           AL-TARBIYAH - VOLUME. 4, NOMOR. 1, JANUARI 2026 

 
 

Jahiz pun menunjukan partisipasi agung pada ranah kesusastraan, tutur bahasa serta 

pengetahuan. Hasil kerjanya bukan cuma mengkaji persoalan ketuhanan dan kemasyarakatan, 

namun juga menambah khazanah literatur Arab dan pengetahuan retorika. Al-Jahiz 

menggarisbawahi krusialnya nalar juga menghargai perbedaan, mengecam sikap absolut dan 

bentrokan antar umat. Dengan begitu pusaka Mu'tazilah senantiasa menjadi ide vital dalam 

mewujudkan warisan intelektual, diskusi dan modernisasi konsep Islam sampai era sekarang. 

 

DAFTAR REFERENSI 

April, V. N. (2025). Nunu Burhanuddin. 5(1), 175–181. 

Arifin, M. (2014). Relevansi Dan Aktualisasi Teologi Dalam Kehidupan Sosial Menurut Harun 

Nasution. Substantia, 16(5), 87–102. 

Assagaf, A. R. N. R. & H. (2022). Teologi Islam Harun Nasution. Aqidah-Ta: Jurnal Ilmu 

Aqidah, 129. 

Bongdan & Biklen. (1982). Penelitian Kualitatif : Metode Penelitian Kualitatif. Jurnal 

EQUILIBRIUM, 5(January), 1–7. http://belajarpsikologi.com/metode-penelitian-

kualitatif/ 

Bramantyo, F. D., Jafar, U., & Rijal, T. S. (2024). Perkembangan Mu’tazilah Dalam Dunia. 4, 

228–234. 

Fadjarajani, S., Rosali, E. S., Patimah, S., Liriwati, F. Y., Nasrullah, Sriekaningsih, A., Daengs, 

A., Pinem, R. J., Harini, H., Sudirman, A., Ramlan, Falimu, Safriadi, Nurdiyani, N., 

Lamangida, T., Butarbutar, M., Wati, N. M. N., Rahmat, A., Citriadin, Y., … Nugraha, 

M. S. (2020). Metodologi Penelitian: Pendekatan Multidisipliner. In Metodologi 

Penelitian. 

Ilham, K. (2015). Al-Jahiz: Ulama yang Mati Tertimpa Buku. Koran Go Cakrawala, 3–5. 

Naamy, N. (2022). METODOLOGI PENELITIAN KUALITATIF Dasar-Dasar & 

Aplikasinya. In Rake Sarasin (Issue Maret). 

https://repository.uinmataram.ac.id/2853/1/buku Metode Penelitian.pdf 

Nashihatu’Ulwania, A. (2024). Kontribusi Rasionalis Islam dalam Khazanah Intelektual: Studi 

Pemikiran Al-Jahiz. Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 5(1), 147–153. 

Nur, C., Nur, C., Nur, M. C., Nur, C., Nur, C., Nur, C., Paramadina, Y. W., Dewan, W. K., & 

Muslim, I. C. (1986). Karya Lengkap Nurcholish Madjid. Icmi, 281–282. 

Nurlaela, R., Kulsum, U., Lukman, D., & Ulumuddin, I. (2024). Refleksi pemikiran mu’tazilah 

dalam konteks perkembangan ilmu kalam modern. 8(2), 150–157. 

Pattimahu, M. A. (2017). Filosof Islam Pertama (Al-Kindi). Konfrontasi: Jurnal Kultural, 

Ekonomi Dan Perubahan Sosial, 4(1), 5. 

Philip K, H. (1970). History of The Arabs - Philip K. Hitti.pdf. 



 

e-ISSN : 2988-2265; p-ISSN : 2988-2257, Hal: 82-92 

  

Riduan, A., Hartati, Z., & Nasir, M. (2025). Jurnal Studi Islam dan Kemuhammadiyahan ( 

JASIKA ) Mu ’ tazilah di Era Modern : Kajian Konsep Keadilan , Kebebasan , dan 

Rasionalitas dalam Pemikiran Islam Di antaranya melalui karya-karya seperti The 

Arab Thought oleh Muhammad Abed. 5(1), 37–53. 

Setiawan, H. C., & Fauzi, A. G. (2022). Rasionalisme Mu’tazilah dan Pengaruhnya Analisis 

Historis. Al-Mufassir, 4(1), 72–83. https://doi.org/10.32534/amf.v4i1.2673 

Strauss, C. dan. (2017). PEMAPARAN METODE PENELITIAN KUALITATIF Oleh: Dr. 

Wahidmurni, M.Pd Dosen Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang. 11(1), 92–105. 

Syarif, M. R. (2021). Rational Ideas Harun Nasution Perspective of Islamic Law. Al-Risalah 

Jurnal Ilmu Syariah Dan Hukum, 1(1), 10. https://doi.org/10.24252/al-

risalah.v1i1.21017 

Ummah, M. S. (2019). Melacak Akar Tradisi Pemikiran Rasional Dalam Islam. Walfajri STAIN 

Jurai Siwo Metro E-Mail:, 11(1), 1–14. 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.20

08.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMB

ETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI 

Ushuluddin, I. (2013). No Title. 12(1), 87–104. 

 


